

عَوْنَى  
مَلَكَتْرَى

رَجَعَ الْآخِرَ ١٤٣٩ھ / جَنُوْرَى ٢٠١٨ء

مسَكِّنِ عَلَى حَضْرَتِ كَانْتِيْبُ وَبَانْ  
سَهْنَ دَنْ

برَّيْلَشَفِيف

JANUARY 2018

کہنی میں حضرت مائیہ صد قریب کے کام پر انترا نات الیک تحقیقی جاہدہ



اچھے نامہ کہنے کی فضیلت



لوٹ پیچھے کی طرف اے گردش ایا تو



زوالِ مسلم کے سبب کیا ہیں؟



سرکار غوثِ انظُم کا دعویٰ اسلوب



غوثِ انظُم کی انقلابی تحریک



حضرت محبِ الدالف ثانی احیاتِ حضرات



الْهَمَرے دھومِ عپانے والے



جماعتِ رضاۓ مصطفیٰ اکل اور آج



ایڈیٹر

مولانا محمد عبد الرحيم رشتر قلروقی

جیفایڈیٹر

مولانا محمد عسجدار رضا خاں قادری

سُنْنَتِ دُنْيَا  
Ab Hindvi Me Bhi

## ہندی پढ़نے والों کے لیے اک اہم خوشخبری

ہنگار تاجو شریا کی سارپرستی میں مارکے اہل سنت بولی شریف سے شای خونے والے

ماہنامہ

## سننی دنیا

### جنواری-2018 سے ہندی میں بھی شای ہو رہا ہے!

ہندی پڑنے والے اپنے دوست و اہباد کو اسکا ممبر بنا کے لیے ہمارے اکاؤنٹ میں ممبر شیپ کی سالانہ رکھم جما کر کے اپنا مکمل نام و پتہ اور رکھم کی دیت 9411090486 پر WhatsApp کر دے یا ہمارے پتے پر منی اورڈر بھی کر سکتے ہیں، رکھم میلاتے ہی آپکے پتے پر رسالہ جاری کر دیا جائے گا۔

سالانہ 250/-  
سالانہ ڈاک کے ساتھ

سالانہ 500/-  
سالانہ ڈاک کے ساتھ

Account Details :

ASJAD RAZA KHAN  
SBI A/C No. 10592358910  
IFSC Code SBIN0000597

Mahnama Sunni Duniya, 82 Saudagaran, Dargah Aala Hazrat, Bareilly Sharif, U.P, Pin - 243003

Cont: +91 9411090486, 7055078619, 9719918868

اہل سنت کی فلاح و بہبود کے لئے اور انکے ایمان و اسلام کی حفاظت کے لئے اعلیٰ حضرت کی قائم فرمودہ جماعت رضائے مصطفیٰ کے 100 سال پورے ہو رہے ہیں اس موقع پر جماعت رضائے مصطفیٰ کا

## جشنِ صد سالہ عظم الشان پیمانے پر منایا جائے گا



احباب اہل سنت سے پر خلوس اپیل کی جاتی ہے کہ زیادہ سے زیادہ تعداد میں اس کے ممبرین اور ملک کے ہر گوشے میں اسکی شانیں قائم کر کے اس جشنِ صد سالہ کا حصہ بنیں۔

راہکے کے پتے

## JAMAT RAZA-E-MUSTAFA

Behind Dargah Alahazrat Saudagaran, Bareilly Shreeef (U.P.) 243003

+91 7055078618 / 7055078619 / 7055078621 / 7055078622

Head Office:

اماً ائمۃ الحنفیین حضرت علام فتحی محدثی محدثی علی شاہ قادری بیلوی المحدثین امام احمد رضا خاں قادری بیلوی، محدث علام فتحی محمد حامد رضا خاں قادری بیلوی، مفتی احمد حضرت علام فتحی محمد حامد رضا خاں قادری بیلوی، مفتی احمد حضرت علام فتحی محمد حامد رضا خاں قادری بیلوی رضی اللہ تعالیٰ عنہم

بیکا کار

مجلس مشاورت  
مفتی سید شاہزادی، راچپور  
مفتی وادیہ احمدی، سنت جماعت آستانہ عالیہ قائد ایضاً براہ راست علیہ السلام  
مولانا سید ادوار رسول رشتہ دی، امریک  
مفتی ولی محمد رضوی باہمی  
مفتی محمد محمود اختر رضوی، ممبی  
مولانا سلماں رضا خاں بریلی شریف  
مفتی ماشیح بن شیری، بریلی شریف  
مفتی افضل احمد رضوی، بریلی شریف  
مفتی شمسیہ احمد فوری، کاچور  
مولانا اشرف رضا، بریلی شریف  
مولانا ابو یوسف ازہری، گھوٹی  
مولانا عاصمہ العالیہ مصہبی، جھیل پور  
مولانا محمد سید احمد رضا، پوری  
مفتی محمد بشیر حسینی ممبی  
قدیمی مسجد جمال ملی مسی  
مفتی اورنگزیمی، ہزاری پارے  
مولانا امین القادری، بریلی شریف  
مفتی مطیع الرحمن خانی، جامعہ الرضا  
مولانا شکیل احمد، جامعہ الرضا  
مفتی عاصم رضا قادری، جامعہ الرضا  
مفتی شاہد رضا کری، جامعہ الرضا  
مولانا عیین الدین ازہری، بریلی شریف

شمارہ نمبر ۱

### نوت:

رسالے متعلق کسی بھی طرح کی  
شکریت یا معلومات کے لئے تجھے وہی  
سے دو پہاڑیں لے کچے دیے گے  
تمہرے پر ایک کر سکتے ہیں:

9259089193

حدیث: اس قلم نظرات سے گراش  
ہے کہ کسی دینا کے لئے مفہوم بھیجتے  
وقت لفاظ پر اسے سئی دلیاً شروع ہجھ  
فرمائیں، آپ اپنے مفہوم ہمارے  
ایں آئیں یہی بھی سمجھ سکتے ہیں۔

ایں آئیں یہی سمجھ سکتے ہیں۔

میکا اعلیٰ حضرت کا نائب پاکستان

# ماہنما ممکن دنیا

MAHNAMA SUNNI DUNIYA  
ربيع الآخر ۱۴۳۹ھ / جنوری ۲۰۱۸ء

ریڈیسٹر پریشنی

حضور تاج الشریع حضرت علام فتحی محمد اختر رضا خاں  
 قادری ازہری بیلوی مظلہ العالیہ قاضی القضاۃ فی الجند

مولانا محمد عزیز حنفی خاں قادری

مدد شیر

مولانا محمد عبدالرحیم اشتقر اروقی

تذکرین کاں

صیفیان احمد فتحی (خلیج مکہ) آئی ہر یہ: جامعہ الرضا  
معین اختر رضوی کمپیوٹر کائن جے آئیم ہیڈ اس

سالانہ ۲۵ روپے ساہوں کے سے  
نی شمارہ ۲۰ روپے سے رخواہی کے سے

پاکستان، بھارت، گلگت بلتستان سے ۳۰۰۰ روپے  
دیگر ممالک ۳۵ رام بیک ڈار

روپے  
راہیک کاپٹ دفتر ماہنامہ می دنیا ۸۲ روڈاگران، بریلی شریف، بیوی

Cont. Add: MAHNAMA SUNNI DUNIYA

82 Saudagran, Bareilly Sharif (U.P.) Pin - 243003

Cont. No. 0581-2458543, 2472166, 3291453

E-mails- sunniduniya@oaloahazrat.com

noshtarfuruqui@gmail.com, atiqahmad@oaloahazrat.com

Visit Us: www.oaloahazrat.com, cisjomiaturraza.ac.in, hozrat.org

### مجلس ادارت

مفتی محمد صالح خاں جامعہ الرضا  
مفتی اختر حسین، محمد اشیاء  
مفتی محمد شہزاد حسین، پدیوال  
مولانا کوثر امام قادری، مبارک جج  
مولانا امیں سالم سیدیانی، گھوٹی  
مولانا راحت خاں، شاہنگہ پور  
مولانا عبد العیڈ ازہری، روتانی  
مولانا اکبر قلام جابر مسیحی مسیحی  
مولانا رحمت اش مسیحی، ممبی  
مولانا اکبر حنفی اش اسداری، پٹنہ  
مولانا اکبر احمد رضا، پٹنہ  
مولانا اکبر اشاد احمد سالم، بہرام  
مولانا شہزاد رضا جامعہ الرضا  
مولانا اسنان رضا افسوی، مقداد  
مفتی بیٹت قادری، بریلی شریف  
ڈاکٹر شفیع احمد جسی، بہاری  
مولانا یہ عبید اچلیل، ممبی

مفتی محمد اشرف رضا ممبی  
مفتی محمد رضا قادری، بھیوڑی  
مفتی محمد اختر رضا ممبی  
مولانا شاکر قادری ازہری، بریلی شریف

Vol. 3 جلد نمبر ۳

### قانونی انتباہ:

کسی بھی طرح کی قانونی پاروں جوئی  
صرف بریلی کوٹ میں قابل سماست  
ہوگی۔ اسی قدر کہ آسے ادارہ کا اتفاق  
ہو رہی ائم۔

گول دارہ میں سرخ نشان اس بات  
کی علامت ہے کہ آپ کا زر سالانہ ختم ہو  
چکا ہے۔ رہائے کم آگے کے لئے ایسا  
زر سالانہ پانچ قرست میں اسال فرمائش  
ٹانکر سالانہ کے مچی باری رہ سکے۔

ایں آئیں یہی سمجھ سکتے ہیں۔

Editor, Printer, Publisher & Owner Asjad Raza Khan, Printed at Faiza Printers, Opp. Lala Kashinath Jewelers, Hamidi Complex, Gali Wazeer Ali, Bara Bazar, Bareilly, Published at 82, Saudagran, Dargah Aala Hazrat, Bareilly Shareef (U.P.)

# اس شمارے میں

| صفحہ نمبر | مضمون لگاڑ                                                                                 | مضمون                                  | کامل منظومات    |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------|
| ۵         | امام اہل سنت مت دس سرہ اعزریز                                                              | و اکیا مرتبے غوث ہے بالاتیرا           | ●               |
| ۵         | علام ارشد افتادری علیہ الرحمہ                                                              | اپنے درے ہمیں غالی پھر اتنا یا غوث     | ●               |
| ۶         | کمپنی میں حضرت عائشہ صدیقہ کے کاچ پر اعتراضات ایک تحقیقی جائزہ محمد عبد الرحیم شرفی را روی | اداریہ                                 | ●               |
| ۱۳        | علام احسان انگلی فیضی علیہ الرحمہ                                                          | تحبدی اور اسلام                        | قندمکر          |
| ۱۵        | مفتی صابر افتادری فیضی                                                                     | ماہر ربع الآخر کے فضائل و معمولات      | اسلامیات        |
| ۱۸        | حافظ باشیم افتادری مصباحی                                                                  | اچھے نام رکھنے کی فضیلت                | معاشیات         |
| ۲۳        | علام مصطفیٰ رضوی                                                                           | لوٹ پچھے کی طرف اے گروش ایام تو        | آئینہ قوم و ملت |
| ۲۷        | مولانا مشتاق احمد احمدی                                                                    | زوال مسلم کے اسباب کیا ہیں؟            | اسلاف و اخلاق   |
| ۳۰        | مفتی ڈاکٹر احصیل شہر ای                                                                    | سرکار غوث اعظم کا دعویٰ اسلوب          |                 |
| ۳۷        | مولانا شمس عالم سیوانی                                                                     | غوث اعظم کی فضیلت                      |                 |
| ۴۰        | مولانا کوثر امام افتادری رضوی                                                              | غوث اعظم کی اقلالی تحریک               |                 |
| ۴۵        | ڈاکٹر اقبال اخست افتادری                                                                   | حضرت محمد والفقیانی احیات و خدمات      |                 |
| ۴۸        | علام درحمت اللہ صدقی                                                                       | الہم سے وہوم محچانے والے               |                 |
| ۵۲        | مولانا خورشید عالم رضوی                                                                    | اپنے درمیان موت دیا شیوں کو پہچانئے    | نقدو نظر        |
| ۵۶        | مولانا سید عظیم الدین ازبری                                                                | جماعت کی سرگرمیاں                      |                 |
| ۵۷        | مفتی عبد الالک مصباحی                                                                      | جماعت رضائے مصطفیٰ! کل اور آج          | خیر و خبر       |
| ۵۷        | حسن رضوی                                                                                   | سدسال عمر س رضوی کی تیاریاں            |                 |
|           |                                                                                            | حافظ باشیم افتادری کو شان اسلام ایوارڈ |                 |

ماہنامہ شیخی اب ہندی میں بھی شائع ہو رہا ہے

اپنے ہندی داں دوست و احباب کو اس کے ممبر بنتے کی ترغیب دیں اور مرکز کی آواز گھر پہنچانے میں ہمارا تعاون کریں۔

# واہ کیا مرتبہ اے غوث ہے بالاتیرا

موت نزدیک، گناہوں کی تہیں، میل کے خول

آبرس جا کہ نہاد ہو لے یہ پیاس تیرا

اوپنے اوپھوں کے سروں سے متدم اعلیٰ تیرا

سر بھلا کیا کوئی جانے کہ بے کیا تیرا

اوپیا ملتے ہیں آنکھیں وہ ہے تلوا تیرا

کہ یہاں مر نے پھرہ را ہے نظر اتیرا

کیا دے جس پھرایت کا ہو بخ پتیرا

شیر کو ذطرے میں لاتا نہیں کٹا تیرا

تمیں دے دے کے کھلاتا ہے پلاتا ہے تجھے

پیارا اللہ ترا چاہنے والا تیرا

مصطفیٰ کتنے سایہ کا سایہ دیکھا

جس نے دیکھا مری جاں حباوة زیبا تیرا

ابن زہرا کو مبارک ہو عروس مدرس

قادر پائیں تصدق سرے دوہا تیرا

کیوں نہ قاسم ہو کہ توانی ابی الافتاس ہے

کیوں نہ قادر ہو کہ محنت رہے بابا تیرا

نبوی میہن، علوی نسل، بتولی گلشن

غیر آقا میں رضا اور بھی اک نظم فرع

حسینی پھول حسینی ہے مہکنا تیرا

## اپنے درسے ہمیں خالی نہ پھرانا یا غوث

آستین اپنی بڑھانا مری پلکوں کی طرف

اپنے غم میں ہمیں جب جب بھی رلانا یا غوث

کبھی آنکھوں میں کبھی خانہ دل میں رہنا

اپنے محتاج کو در در نہ پھرانا یا غوث

دل سے اترے نہ کبھی تیرے تصور کا خمار

ایسا اک جام حضوری کا پلانا یا غوث

تیرے نانا کی سخاوت کی قسم ہے تجھ کو

آبگینہ مری امید کا ٹوٹے نہ حضور

اپنے در سے ہمیں خالی نہ پھرانا یا غوث

دوسٹ خوش ہوں مرے دشیں کو پیشانی ہو

کام بگڑے ہوئے اس طرح بنانا یا غوث

کسی منجد ہمارے ارشد کی صدا آتی ہے

میری کشتی کو تم ہی پار لکانا یا غوث

واہ کیا مرتبہ اے غوث ہے بالاتیرا

اوپنے اوپھوں کے سروں سے متدم اعلیٰ تیرا

سر بھلا کیا کوئی جانے کہ بے کیا تیرا

اوپیا ملتے ہیں آنکھیں وہ ہے تلوا تیرا

کہ یہاں مر نے پھرہ را ہے نظر اتیرا

کیا دے جس پھرایت کا ہو بخ پتیرا

شیر کو ذطرے میں لاتا نہیں کٹا تیرا

تمیں دے دے کے کھلاتا ہے پلاتا ہے تجھے

پیارا اللہ ترا چاہنے والا تیرا

مصطفیٰ کتنے سایہ کا سایہ دیکھا

جس نے دیکھا مری جاں حباوة زیبا تیرا

ابن زہرا کو مبارک ہو عروس مدرس

قادر پائیں تصدق سرے دوہا تیرا

کیوں نہ قاسم ہو کہ توانی ابی الافتاس ہے

کیوں نہ قادر ہو کہ محنت رہے بابا تیرا

نبوی میہن، علوی نسل، بتولی گلشن

غیر آقا میں رضا اور بھی اک نظم فرع

حسینی پھول حسینی ہے مہکنا تیرا

باہچ پکڑا ہے تو تا حشر بھانا یا غوث

اب کسی حال میں دامن نہ چھڑانا یا غوث

اپنے ہی کوچے میں سرشار تمنا رکھنا

اپنے محتاج کو در در نہ پھرانا یا غوث

دل سے اترے نہ کبھی تیرے تصور کا خمار

ایسا اک جام حضوری کا پلانا یا غوث

تیرے نانا کی سخاوت کی قسم ہے تجھ کو

آبگینہ مری امید کا ٹوٹے نہ حضور

اپنے در سے ہمیں خالی نہ پھرانا یا غوث

دوسٹ خوش ہوں مرے دشیں کو پیشانی ہو

کام بگڑے ہوئے اس طرح بنانا یا غوث

کم سنی میں حضرت عائشہ کے نکاح پر اعتراضات!

# ایک تحقیقی حبائرہ

بڑا پلیٹ فارم بھی ہے جس کے ذریعہ وہ اپنے بواہی مرض کی بد بود و روتک پھیلا سکتے ہیں۔

در اصل یا اعتراض اس مفروضہ پر مبنی ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نکاح کے وقت ایک نابالغ بچی تھیں اور ابھی ان کے اندر وہ صلاحیت نہیں پیدا ہوئی تھی جو ایک خاتون کو اپنے شوہر کے پاس جانے کے لئے درکار ہوتی ہے، در اصل مخالفین اسلام کا یہ اعتراض ہی سرے سے غلط و باطل ہے کیوں کہ ان کا نکاح ضرور نابالغی میں ہوا تھا لیکن خصیٰ ۹ رسال کی عمر میں بالغ ہو جانے کے بعد ہی ہوتی تھی، چنانچہ بخاری شریف میں خود امام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے:

”عن عائشة رضي سالله عنها: قالت تزوجني النبي ﷺ وأنابنت ست سنين فقدمنا المدينة فنزلنا في بني المحارث بن خزرج فوعكت فتمرق شعرى فوفى جمیمة فاتتني أهني أقد رومان وإنى لفی أرجوحة ومع صوابلى فصرخت في فأتتني ألا أدرى ما ترید بني فأخذت بيدي حتى أوقفتني على باب الدار وإنى لأنهیج حق سکن

بعض نفسي ثم أخذت شيئاً من ماء فمسحت به وجهي ورأسي ثم أدخلتني الدار فإذا نسوة من الأنصار في البيت فقلن على الخير والبركة وعلى خير طائر فأسلمتني إليهن فأصلحون من شأني فلم يرعنی إلا رسول الله ﷺ ضحي فأسلمتني إليه وأنا يومئذ بنت تسع سنين. يعني حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جس وقت مجھے نکاح فرمایا، اس وقت میری عمر چھ سال کی تھی، اس کے بعد ہم لوگ (بھرت کر کے) مدینہ گئے

آئئے دن اسلام مخالف عناصر اسلام اور اہل اسلام کے تعلق سے اپنی دریہ وہی کام مظاہرہ کرتے رہتے ہیں، کبھی یہ اسلامی احکامات کو نشانہ بناتے ہیں تو کبھی اسلامی شخصیات کو بدف لعن طعن بناتے ہیں، کبھی پیغمبر اسلام کی شان میں گستاخیاں کرتے ہیں تو کبھی ازوالج مطہرات کی ذات بارکات کے تعلق سے اپنی خبائشوں کا اظہار کرتے ہیں، ویسے تو یہ کوئی نی اور تجھے خیز بات نہیں، کیوں کہ اسلام پر کچھرا چھانا دنیا کے سارے مخالفین اسلام کا محبوب ترین مشغله، جن کا بے پہنچ سب سے پہلے کچھ متعصب قسم کے یہود یوں نے اپنی بیمار ذہنیت کی گندگی ظاہر کرتے ہوئے یا اعتراض کیا کہ ایک کم سی بچی سے نکاح کرنا پیغمبر اسلام کے لئے موزوں نہیں تھا اور نہ جانے کیسے اپنی خبائش باطنی کا اظہار کیا، اہل اسلام نے ہمیشہ کی طرح ان کی اس لایقی اور غیر معقول اعتراض کا بھی دندان لٹکن جواب دیا، لیکن انہوں نے اپنی کچھ ناجائز اولادیں ہمارے ملک میں کبھی پیدا کر دی ہیں جو ان کے تجزیی مشن کو ایک سچے دارث کی طرح آگے بڑھانے میں ہم تین مصروف ہیں اور اپنی ذہنی غلاظتوں کی بدبوسے ہندوستان کی خوشنگوار فضا کو تعفن زدہ کرنے پر تھی ہوتی ہیں۔

اسلام اور اہل اسلام سے بے جا نظرت وائل ذہنیت اب ایک ”خطرناک و اعڑس“ کی شکل اختیار کر چکی ہے جو کبھی کسی بد بخت انگریز کو لاحق ہو کر اسے عقل و خرد سے بے گاہ کر دیتا ہے تو کبھی کسی ناہجارت شاعرہ کے امداد سرایت ہو کر اسے پاگل کر دیتا ہے اور اب سنا بے کسی سر پھرے لی وی ایکر کو بھی یہ مرض لاحق ہو گیا ہے، اب دیکھنے یہ صاحب کون سا گل کھلاتے ہیں، کیوں کہ ان کے پاس تو اپنی قیچی نماز بان کے ساتھ ساتھی وی کا ایک

ایک عورت کو دیکھا کہ وہ ۱۸ رسال کی عمر میں نانی بن گئی تھی، اس کی صورت یہ ہوتی کہ خود اس کو ۹ رسال کی عمر میں لڑکی پیدا ہوتی اور پھر اس کی لڑکی بھی ۹ رسال کی عمر میں لڑکے والی ہو گئی، اس طرح وہ ۱۸ رسال میں نانی بن گئی۔

نیز حضرت امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ایک چشم دید واقعہ نقل کیا جاتا ہے:

”انہ رأی جدة بنت إحدی عشرین سنة و انہا حاضت لاستكمال تسع و وضعت بنتها لاستكمال عشر و وقع بینتها مثیل ذلك۔ یعنی آپ نے دیکھا کہ ایک عورت اکیس برس کی عمر میں نانی بن گئی، اس کی صورت یوں ہوتی کہ نویں برس میں حیض آیا، دسویں برس میں لڑکی جنمی اور اس لڑکی کا حیض وحمل بھی اسی طرح وقوع پذیر ہوا جس سے اکیس برس کی عمر میں نانی کہلانے لگی۔“ [فتح الباری، جلد ۵، ص ۲۰۳]

ایسی طرح صحیح بخاری میں بھی حسن بن صالح کے ذریعہ ایک واقعہ مند کو رہے، ان کا بیان ہے کہ:

”کنت ادر کت جارہ لئا جدہ بنت إحدی وعشرين سنة۔ یعنی میں نے اپنے پڑوں کی لڑکی کو دیکھا کہ وہ ۲۱ رسال کی عمر میں نانی بن گئی تھی۔“ [بخاری، جلد ۱، ص ۳۲۶]

جدید سائنس بھی اس حقیقت کا اعتراف کرتی ہے اور آج کل کے اخبارات و رسائل بھی لڑکیوں کی کم عمری میں بنتنے کی تصدیق بھی کرتے ہیں، اس کے ساتھ یہ اس حقیقت کو بھی فراموش نہیں کیا جاسکتا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی رخصی خود ان کی والدہ نے حضور کے تقاضا کے بغیر کی تھی اور دنیا جانتی ہے کہ کوئی بھی مال اپنی بیٹی کی شمن نہیں ہوتی جو اسے کسی نقصان و خسروں کی آگ میں جھونک دے، اس لیے ناممکن اور محال ہے کہ انہوں نے بالغ ہونے سے پہلے آپ کی رخصی کر دی ہو۔

عرب میں کم عمر بچیوں کی شادیوں کا عام رواج تھا، چنانچہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی لڑکی ام کلثوم کا کاکا ج عروہ بن زبیر سے، عروہ بن زبیر نے اپنی بھی بنتی کا کاکا اپنے بھتیجے سے اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیوی نے اپنی لڑکی کا کاکا

اور وہاں قبیلہ بنتی حارث میں قیام کیا، پھر مجھے ایسا بخبار آیا کہ سر کے تمام بال جھز گئے، پھر (اپنے نو تک کر) کندھوں تک ابھی پہنچتے کہ میری ماں ام رومان میرے پاس آئیں، اس وقت میں اپنی آہلیوں کے ساتھ جھولا جھوول رہی تھی، میں ماں کے پاس چلی گئی، مجھے کچھ خبر نہیں کہ آج کیا معاملہ ہونے والا ہے، وہ میرا با تھ پکڑ کر دروازہ پر (تھوڑی دیر کے لئے) رکی رہیں، میری سانس پھوول رہی تھی، جب سکون ہوا تو ماں نے پانی لے کر میرا مند اور سر دھویا، پھر مکان میں لے کر گئیں، جباں انصار کی عورتیں موجود تھیں، وہ مجھے دعاۓ خیر اور مبارک باد دینے لگیں، ماں نے مجھے ان عورتوں کے حوالہ کر دیا، انہوں نے میرا بناو عکھار کیا، اب تک مجھے کچھ خبر نہیں ہوتی، یہاں تک کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا اور پھر مجھے ان عورتوں نے آپ کے پردہ کر دیا، اس وقت میری عمر ۹ رسال کی تھی۔“ [صحیح بخاری، کتاب المناقب، حدیث نمبر ۳۸۹۳]

اب آئیے یہ جانے کی کوشش کرتے ہیں کہ کیا پوری دنیا میں صرف بھی کسی لڑکی کا پہلا نکاح ہے جو اتنی کم عمری میں واقع ہو؟ کیا اس سے قبل یا بعد میں ایسا کوئی نکاح نہیں ہوا؟ تاریخی شواہد میں یہ بتاتے ہیں کہ دنیا کے ہر گوئے میں اور ہر مذہب میں اتنی عمر میں یا اس سے بھی کم عمر میں شادیوں کا رواج موجود تھا اور ایسے کسی بھی نکاح کو کبھی معیوب نہیں سمجھا گیا، اس سلسلے میں سب سے پہلے ہم ملک عرب ہی کا جائزہ لیتے ہیں جہاں یہ نکاح عمل میں آیا۔

چودہ سو سال قبل عرب میں بھی اس عمر میں لڑکیوں کی شادی کو معیوب نہیں سمجھا جاتا تھا، تاریخی حقائق شاہد ہیں کہ عرب میں بعض لڑکیاں ۹ رسال میں ماں اور ۱۸ رسال کی عمر میں نانی بھی بن گئی ہیں، چنانچہ حدیث کی مشہور کتاب ”وارقطنی“ میں عباد بن عبدہ میں کا بیان ہے کہ:

”أدر کت فینا یعنی المہالیہ امرأة صارت جدة وھی بنت شمان عشرة سنۃ ولدت لتسع سنین ابنة فولدت ابنته لتسع سنین ابنة فصارت هي جدة وھی ابنة شمانی عشرة سنۃ... اخ.“ یعنی میں نے اپنی قوم مہالہ میں

کہیں انسانوں کا قد پست ہوتا ہے تو کہیں لمبا اور کہیں پچھوں کی جلد شادی کر دی جاتی ہے تو کہیں تاخیر سے، یہ تبدیلیاں مختلف ممالک میں مختلف انداز میں انسانوں کو متاثر کرتی ہیں، ایک اہم اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

"The average temperature of the country is considered the chief factor with regard to Menstruation and Sexual Puberty.

یعنی کسی بھی علاقے کی بچپوں کے ایام حیض کی شروعات اور ازدواجی بلوغت کی عمر کو پہنچنے میں اس ملک کا اوسط درجہ حرارت اہم کردار ادا کرتا ہے۔"

[Women: An Historical, Gynecological and Anthropological compendium, Volume I, Lord and Brandsby 1998, p. 563]

ایک تاریخی حقیقت ہے کہ ۱۳۰۰ سال یورپ و ایشیا، افریقہ اور امریکہ جیسے ممالک میں بھی ۹ سال سے ۱۳ سال کی لڑکیوں کی شادیاں کر دی جاتی تھیں، مثال کے طور پر سینٹ آگاٹین نے جس لڑکی سے شادی کی تھی، اس کی عمر ۱۰ سال تھی، راجا سیپرڈ ۲۲۰۰ نے جس لڑکی سے شادی کی اس کی عمر ۷ سال کی تھی، ہیزیر ۸۸۰ نے ایک ۶ سال کی لڑکی سے شادی کی تھی۔

۱۹۲۹ء سے پہلے تک برطانیہ میں، چرچ آف انگلینڈ کے وزراء ۱۲ سال کی لڑکی سے شادی کر سکتے تھے، ۱۹۸۳ء سے پہلے کیمپوک کینان کے قانون نے ابھی اپنے پادریوں کو ایسی لڑکیوں سے شادی کر لینے کی اجازت دے رکھی تھی کہ جن کی عمر ۱۲ کو پہنچ چکی ہو۔

بہت سے لوگ اس حقیقت سے ناواقف ہیں کہ امریکہ کے اسٹیٹ آف ڈیلیوری میں ۱۸۸۸ء میں لڑکی کی شادی کی جو کم سے کم عمر تھی اور کیلیفورنیا میں ۱۰ سال تھی، حتیٰ کہ آج تک بھی امریکہ کے کچھ اسٹیٹس میں لڑکیوں کی شادی کی جو عمر ہے، وہ میسیچو سس میں ۱۲ سال اور نیو یونیورسٹی میں ۱۳۰۰ء

ابن مسیب بن حنبل سے کہنی میں کیا۔ [الفتح الاسلامی، ج ۷، ص ۱۸۰]

ان حضرات کا کم سنی میں اپنی لڑکیوں کا نکاح کر دینا بھی اس بات کی کھلی ہوتی دلیل ہے کہ اس وقت کم عمری میں یہ بعض لڑکیوں کے اندر نکاح اور خلوت کی صلاحیت پیدا ہو جاتی تھی، تو اگر ایسے معاشرے میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا نکاح ۲۶ سال کی عمر میں ہوتا ہے اور باقاعدہ ان کی ماں کی طرف سے ان کی جسمانی الہیت کے تعلق میں مکمل اطمینان کر لینے کے بعد ۹ سال کی عمر میں ان کی رخصی عمل میں آتی ہے تو اس میں تجھ کیا ہے؟

مذکورہ حقائق و شواہد یہ واضح کرتے ہیں کہ حضور ﷺ کا ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے ۶ سال کی عمر میں نکاح فرمانا کوئی تجھ خیز واقع تھا اور نہای ۹ سال کی عمر میں رخصی کرنا کوئی نی بات! بلکہ ملک عرب کی آب و ہوا، وہاں کے معاشرتی اور سماجی رسم و رواج کے مطابق وہ عمر بچپوں کی رخصی کے لئے قابل قبول عمر تھی، جس عمر میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی رخصی ہوئی تھی۔

حقیقت یہ ہے کہ لڑکے لڑکیوں کا شباب و بلوغ صرف عمر ہی پر موقوف نہیں بلکہ زیادہ تر ملکی آب و ہوا لڑکے لڑکیوں کے جسمانی ارتقا میں تقدیم و تاخیر کے لئے ذمہ دار ہے، ایک ہی ملک کے قوی الاعضا اور تجھیف الاعضا میں چار چار، چھ چھ برس کا فرق پڑ جاتا ہے حتیٰ کہ بعض اوقات چھوٹا لڑکا یا لڑکی بلوغ کو پہنچ جاتے ہیں اور بڑے برسوں پڑے رہ جاتے ہیں۔

دنیا کے ہر نظر میں انسانوں کے رہن سہن، کھان پان، شادی بیانہ اور جینے مرنے کے اندازو اطوار مختلف ہیں، رہن سہن کے طریقے اور کھانے پینے کے انداز انسانوں کے جسمانی نشوونما اثر انداز ہوتے ہیں اور یہ بھی سماجی مسلمات سے ہے کہ آب و ہوا کی تبدیلیاں انسان کے جسمانی نشوونما، ان کی صحت و سانحہ، قدو قامت اور سن بلوغ میں بھی تبدیلیاں لاتی ہیں، جس کا لازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ کہیں انسانوں کی بلوغت جلد عمل میں آجائی ہے تو کہیں تاخیر سے، کہیں انسانوں کے عمر بھی ہوتی ہے تو کہیں کم،

سمجھا جاتا تھا، اگر ایسا ہوتا تو وہ لڑکی خود بخود "شد" (چیلی ذات) کے درج میں چلی جاتی تھی اور ایسی لڑکی سے شادی کرنا شوہر کے لئے باغتہ رسوائی ہوا کرتا تھا۔

"منو" کی اسرتی نے مرد اور عورت کے لئے شادی کی جو عمریں طے کی ہیں، وہ اس طرح ہے، لڑکا ۳۰ سال کا اور لڑکی ۱۲ سال کی یا لڑکا ۲۲ سال کا اور لڑکی ۸ سال کی، مگر آگے چل کر بھرا اپنی اور جمہارت کی تعلیم کے مطابق ایسے موقعوں پر لڑکیوں کی جو شادی کی عمر بتائی گئی ہے، وہ ۱۰ سال اور ۷ سال سے ۲ سال اور زیادہ سے زیادہ ۸ سال بتائی گئی ہے اور اس بات کے بے شمار شواہد ہیں کہ یہ باتیں صرف تحریر میں ہی نہیں تھیں بلکہ ان پر باقاعدہ عمل بھی کیا جاتا تھا۔

[encyclopedia of religion and ethics, p.450]

ہندوستان میں شادی کی عمر

اس کے متعلق کیمبرج کے سنت جانس کالج کے

Jack The Oriental, the Goody نے اپنی کتاب Ancient and Primitive میں لکھا ہے کہ ہندوستانی گھروں میں لڑکیاں بہت ہی جلد بیادی جاتی تھیں، سری نواس ان دونوں کے بارے میں لکھتے ہیں "جب اندی یا میں بلوغت سے قبل شادی کرنے کا رواج چلتا تھا، (11: 1984) لڑکی کی اس عمر کو پہنچنے سے پہلے اس کی شادی کر دینی ہوتی تھی، ہندو لاء کے مطابق اور ملک کے رواج کے موافق لڑکی کے باپ پر یہ ضروری تھا کہ وہ بالغ ہونے سے پہلے اس کی شادی کر دے، گرچہ خصتی میں اکثر تاخیر ہوتی تھی، جو تقریباً ۳ سال ہوتی تھی۔

[The Oriental, the Ancient, and the Primitive, P208]

کم عمری میں نکاح عائشہ کی حکمت

یہ حقیقت بھی ذہن نشین رہبے کے حضور ﷺ نے یہ نکاح اپنے طبعی میلان کی وجہ سے از خود نہیں فرمایا بلکہ من جانب اللہ آپ کو خواب میں کئی بار حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی شکل دکھا کر ان سے نکاح کی ترغیب دی گئی تھی، چنانچہ نبی کریم

سال اور نیو یارک میں ۲۲ سال کی عمر ہے، یہاں تک تو عیسائیت اور مغربی ممالک میں لڑکی کی شادی کی مناسب عمر اور بان کے معروف شخصیات کے متعلق تھا، جس سے یہ صاف ثابت ہو جاتا ہے کہ تاریخی نکتہ نظر سے اس عمر کی لڑکی سے نکاح کرنا ایک عام کی بات تھی جسے کوئی معیوب نہیں سمجھتا تھا۔

ہندو دھرم میں شادی کی عمر

آخر میں ہم ہندو مذہب کی کتابوں پر بھی نظر ڈالتے چلتے ہیں

چنانچہ ہندو مذہب کی مشہور کتاب "منوسرتی" میں لکھا ہے:

"A girl should be given in marriage before puberty." [Gautama 21-18]

یعنی لڑکی کے بالغ ہونے سے پہلے ہی اس کی شادی کر دینی چاہئے۔

دوسری جگہ میں یوں تحریر ہے:

Out of fear of the appearance of the menses, let the father marry his daughter while she still runs about naked. For if she stays in the home after the age of puberty, sin falls on the father." [Vashistha 17-70]

یعنی اس ڈر سے کہ نہیں ایام حیض شروع ہو جائیں، باپ کو چاہئے کہ اپنی لڑکی کی شادی اسی وقت کر دے، جب وہ بے لباس گھوم رہی ہو، کیونکہ اگر وہ بلوغت کے بعد بھی گھر میں رہی تو اس کا گناہ باپ کے سر ہو گا۔

[www.payer.de/dharmashastra/dharmash083.

htm / manu ix 88 http]

یہ بات بھی سمجھی جانتے ہیں کہ ایسی کم عمری کی شادیوں کا

رواج ہندوستان کے بیشتر صوبوں میں آج بھی ہے، چنانچہ

The Encyclopedia of Religion and

Ethics میں لکھا ہے کہ جس کی بیٹی اس حالت میں بلوغت کو

پہنچتی تھی کہ وہ غیر شادی شدہ ہو تو اس کے (ہندو) باپ کو گنگا ر

منفرد اور مثالی ہوتی، بیکی وجہ ہے کہ وہ مسلمانوں میں اسلامی تعلیمات کی تبلیغ و اشاعت کا ایک مؤثر ترین ذریعہ بن سکیں۔

چونکہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے والدین کا گھر تو

پہلے ہی نور اسلام سے متور تھا، عالم طفویلیت ہی میں انہیں کاشا شاہ نبوت تک پہنچا دیا گیا تاکہ ان کے سادہ لوح دل پر اسلامی تعلیمات کا گہرا نقش مرسم ہو جائے، چنانچہ دنیا نے دیکھا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنی نو عمری میں یہ کتاب و سنت کے علوم میں گہری بصیرت حاصل کر لی تھی، اس وہ حستہ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اعمال و ارشادات کا ایک براہ ذخیرہ اپنے ذہن و دماغ میں محفوظ کر لیا، پھر بعد میں وہ علوم و معارف

درس و تدریس اور نقل و روایت کے ذریعہ امت کے حوالہ کئے۔

چنانچہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے حضور ﷺ سے ۲۲۱۰ء میں رخدادیں روایت فرمائیں جو تعداد کے اعتبار سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بعد تمام صحابہ کرام میں سب سے زائدیں، آپ غیر معمولی ذہین اور بہترین قوت حافظت کی مالک تھیں، کم عمری میں کاچ ہی کے سبب آپ کو حضور ﷺ سے الکتاب علم و فضل کا سب سے زیادہ موقع ملا، جس کی بدولت آپ نے ایک ماہر فن معلمہ، ایک بالغ نظر فقیہہ اور با کمال محدث کا کردار ادا کیا۔

حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ  
صحابہ کرام کو کبھی کوئی ایسی مشکل پیش نہ آئی جس کے بارے  
میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے پوچھا ہو، اور ان  
کے پاس اس کی کوئی معلومات نہ ہوں، نیز امام زہری فرماتے  
ہیں کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا تمام لوگوں میں  
سب سے زیادہ علم والی تھیں، بڑے بڑے صحابہ ان سے مسائل  
لے جھاکر ترقی

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی شکل میں مسلم عورتوں کو شرعی مسائل کی تعلیم و تفہیم کے لئے ایک ایسی کامل معلمہ مل گئی جس نے ان کے باریک سے باریک تر پوشیدہ مسائل انھیں واضح طور پر ذہن نشین کر دیا، کیونکہ عورتوں کی اکثریت

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے اس خواب کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

”أريتك في المنام مرتين إذا رجل يحملك في سرقة حرير فيقول هذه أمرأتك فأكشفها فإذا هي أنت فأقول إن يكن هذا من عند الله يمضه يعني تم مجتبى دوبار خواب میں اس طرح سے دھلائی گئیں کہ ایک شخص تم کو ریشم کے کپڑے میں لپیٹ کر دھلاتا ہے کہ یہ آپ کی بیوی ہیں، میں جب کپڑا لٹھا کر دیکھتا تو تمہاری صورت نظر آتی تھی، میں نے کہا اگر خواب خدا کی طرف سے ہے تو بورا ہو کر رہے گا۔“

[بنگاری، جدید نمبر ۱۱۰۷]

ایک روایت کے مطابق تین بار خواب میں حضور کو آپ کی شکل دکھا کر آپ سے نکاح کی ترغیب دی گئی، ان خوابوں سے واضح ہو گیا کہ مشیت ایزودی کو اس نکاح سے کسی خاص مقصد کی مکمل منتظر تھی ورنہ پذیریع خواب بار بار حضور کو اس کی ترغیب دینے کی کیا ضرورت تھی، یہی وجہ تھی کہ تین ہی سے آپ کے روحانی اور جسمانی نشوونما ماقبل العادت ترقی پذیر تھے، قدرت کا یہ خاص انداز تربیت آپ کے ساتھ اسی لئے تھا کہ آپ کے ذریعہ کچھ اہم اور جمیاں کارنا میں انجام دینے تھے، چنانچہ دنیا نے دیکھا کہ آپ باوجود مکن اور صنف نازک ہونے کے بڑے بڑے فقیہاے صحابہ بر علم و فن اور فضل و کمال میں فوقیت رکھتی تھیں۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے کم سی میں اس لئے  
نکاح کیا گیا تاکہ وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے زیادہ عرصہ  
تک اکتساب علم و فضل کر سکیں اور ان کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ  
افراد اسلامی تعلیمات حاصل کر سکیں، چنانچہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
 وسلم کے وصال کے بعد اڑتالیس سال تک صحابہ کرام اور تابعین  
 عظام ان کی خدا داد ذی بانست و فراتست، ذکاوت و بصیرت اور علم و  
 عرفان حاصل کرتے تھے۔ [زرقانی ج ۲۳، بیس ۲۲۹-۲۳۱]

تمام ازواج مطہرات میں ایک آپ ہی کی ذات بارکات  
تھی جس کی پرورش و پرداخت اسلامی ماحول میں ہوئی تھی اور  
مزید کاشانہ نبوت میں آ کر آپ کی تعلیم و تربیت ہر لحاظ سے مکمل،

الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا وصال ہو گیا، اس کے بعد ہی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دوسرا نکاح کیا، وہ بھی اپنی عمر کے ۵۰ رسال گزر جانے کے بعد! جو عوام بڑھاپے کی عمر ہوتی ہے اور امام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے سوا آپ نے جن خواتین سے بھی نکاح کئے وہ سب کی سب کی بیوہ، مطلقہ اور بعض ضعیف العمر تھیں، اگر نبی کریم ﷺ کے ان متعدد نکاحوں میں یا حضرت عائشہ صدیقہ سے نکاح میں انسانی خواہشات کی تکمیل کا منشاء کارفرما ہوتا تو پھر عین ایام شباب میں ایک ۲۰ سال بیوہ عورت سے کیوں نکاح کرتے؟ چنانیکے نکاح بیوہ سے کر لیا مگر بقیہ سارے نکاح تو کنواری اور زوجوں عورتوں سے کر سکتے تھے، آخر بیواؤں اور متمم خواتین سے کیوں کیا؟ کیا کوئی معمولی سائشور کھنے والا انسان بھی اسے خواہشات نفس کی تکمیل کا نام دے سکتا ہے؟ یہ تو ایسا ہی ہے جیسے کوئی کورچشم عین نصف النبی کو شب تاریخات کرنے پر بھد بھو۔

تاریخ گواہ ہے کہ صحابہ کرام حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک اشارہ ابرو پر اپنا سب کچھ قرآن کردنے میں فرم محسوس کرتے تھے، اگر آپ کسی بھی خوبرو، جوان اور کنواری لڑکی سے شادی کی آرزو کرتے تو یقیناً ان میں سے کوئی ذرا بھی تامل نہ کرتا بلکہ آپ کی آرزو کی تکمیل میں فرم محسوس کرتا، اس کے باوجود آخر کیا وچھی کہ آپ نے عنفوان شباب میں شادی نہ کی اور کیوں کنواریوں کو چھوڑ کر بیواؤں کو ترجیح دی، حتیٰ کہ مشرکین مکنے بھی دعوت حق سے دستبردار ہو جانے پر بھی اکرم کو سب سے خوبصورت لڑکی سے نکاح کی پیشکش کی تھی، مخالفین اسلام حضور ﷺ کے اس طرز عمل کا کیا جواب دیں گے؟

اس نکتہ پر ادنیٰ نکاح و فکر سے یہ حقیقت اظہر من اشیس ہو جاتی ہے کہ حضور ﷺ نے جتنی بھی شادیاں کیں وہ انسانیات کے پیش نظر تھیں بلکہ تمام کی تمام شادیاں دین اسلام کی پیش رفت، اپنے رفقا کے ساتھ مودت و محبت کے رشتہ کی استواری اور دیگر دینی، معاشرتی و سیاسی مصالح جیسے بلند مقاصد کے تحت کی گئیں تھیں۔ چنانچہ تاریخی اور اقشاری شاہد ہیں کہ جنگ بدو واحد میں سیکڑوں

ایسی تھی جو فطرتاً بعض شرعی مسائل کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے سوال کرنے میں شرم محسوس کرتی تھی، خاص طور پر وہ مسائل جو عورتوں کے ساتھ مخصوص ہیں، چنانچہ انصار کی عورتوں سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس آتیں اور ان سے وہیں کے مسائل مثلاً حیض، نفاس، جنابت اور وظیفہ زوجیت وغیرہ کے احکام کے متعلق سوال کیا کرتیں۔

تمام ازواج مطہرات میں صرف حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہی کنواری تھیں، دیگر ازواج یا تو بیوہ، مطلقہ یا پھر شوہر دیدہ تھیں، یہ کیسے ہو سکتا تھا کہ جس کے صدقے میں ساری کائنات تمام ترقیتوں سے بہرہ و رہوری ہی ہے اس کے حصے میں کوئی کنواری عورت نہ آئے۔

اس نکاح کا ایک مقصد یہ بھی تھا کہ رسالت و خلافت کے دور میان قرابت داری کا ایک اور مضبوط رشتہ قائم ہو جائے جس کے ذریعہ اسلام کو مزید تقویت ملی اور سبیل مقدام المؤمنین سیدہ حفصة بنت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے نکاح میں بھی کارفرما تھا۔

ایک نکتہ کی بات

اگر اس وقت اس طرح کا نکاح عرب میں معیوب ہوتا تو سب سے پہلے کفار قریش جو حضور ﷺ کے ازملی دشمن اور بدترین مخالف تھے، وہ اس موقع کو کیسے اپنے باتحہ سے جانے دیتے؟ انہوں نے اس نکاح پر کیوں نہیں اعتراض کیا؟ ظاہر ہے صرف اس لئے کہ اس وقت سماج میں اتنی کم عمر لڑکیوں کا نکاح عام بات تھی اور حضور کے بدترین دشمنوں کے نزد یہکہ اس میں عیب کا کوئی شایب تک نہ تھا، جس کو بنیاد بنا کر وہ آپ کو مطعون کرتے یا آپ کی صاف و شفاف شخصیت کو گرواؤ دکرتے۔

مضحكہ نکتہ بات یہ ہے کہ ایسا شرم مناک الزام اس ذات با برکات پر لگایا جا رہا ہے جس نے اپنا پہلا نکاح عین ۲۵ رسال کے قابل رشک ایام شباب میں دو دو شادیاں کر پہلی پہلوں والی ایک ۲۰ رسال بیوہ عورت سے کیا اور اپنی پوری جوانی اسی عمر دراز خاتون کے ساتھ گزر اردوی، یہاں تک کہ آپ کی عمر ۵۰ رسال سے زائد ہو گئی، جب آپ کی پہلی زوجہ محترمہ امام المؤمنین حضرت خدیجہ

عنہا قید ہو کر ایک صحابی کے حصہ میں آئیں، صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ عنہم نے مشورے سے ان کا کاوح حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے کروایا، اسی طرح یہ مودہ رضی اللہ عنہ سے کاوح کی وجہ سے تجد کے علاقہ میں اسلام پھیلا، ان شادیوں کا مقصد بھی بھی تھا کہ لوگ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قریب آئیں اور اخلاق نبی کا مشاہدہ کر سکیں تاکہ انہیں راہ بداریت نصیب ہو۔

حضرت زینب بنت جحش رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے کاوح متبہنی کی رسم توڑنے کے لیے کیا، حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے منہ بولے بیٹھے تھے، ان کا کاوح حضرت زینب بنت جحش سے ہوا، آپس میں نیا نہ ہونے پر حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے انھیں طلاق دے دی پھر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے کاوح کر لیا اور یہ ثابت فرمایا کہ متبہنی حقیقی بیٹھے کے ذیل میں ہرگز نہیں آتا، غرض کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہر کاوح کا ایک مقصد تھا جو مشیت الہی کے تحت معرض و جو دیں آیا۔

درحقیقت دشمنان اسلام نے روزاول ہی سے تنبیہ اسلام کے بارے میں شکوک و شبہات کا یہ سلسلہ شروع کر دیا تھا، آپ کی رسالت کو طعن و تشیع کا ناشہ بنایا، آپ کے مجزرات پر عیب جوئی کی اور طرح طرح کی بہتان طرازی کی تاکہ مسلمان اپنے دین کے بارے میں شکوک و شبہات کا شکار ہو جائیں اور آپ کی رسالت کو ماننے سے باز رہیں، معلوم ہوا کہ مخالفین اسلام کی اس زہرا فشانی اور ہر زہرا سرائی کا واحد سبب اسلام اور بانی اسلام صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے دیرینہ بغرض و عناواد اور مذہبی منا فرت بے جو انھیں اس طرح کی لا یعنی اور غیر معمول باتوں پر بھارتی رہتی ہے بے پھر تو ان پر بڑیان کا وہ دورہ پڑتا ہے جس سے معمولی سا شعور رکھنے والا انسان بھی ان کے عقل و خرد پر ماتم کرنے لگتا ہے، مولا نے کریم سب کو عقل سلیم عطا فرمائے، آمین۔ ■■■

ص ۷ ارکا بقیہ

اس روایت سے معلوم ہوا کہ ماہ رجیع الآخر بہت ہی محترم اور عظمت والا مہینہ ہے، اس ماہ میں حماز کی اواستگی اور ادا وظائف

کی تعداد میں صحابہ کرام شہید ہوئے، نتیجے کے طور پر ان کی بیوائیں اور پچھے شیم ہو کر بے یار و مددگار ہو گئے، اس پریشان کن مسئلہ کو حل کرنے کے لیے نبی کریم ﷺ نے صحابہ کرام کو بیواؤں سے کاوح کرنے کا مشورہ دیا اور لوگوں کو علمی ترغیب دینے کے لیے پہلے خود آپ نے حضرت سودہ رضی اللہ عنہا، حضرت ام سلہ رضی اللہ عنہا اور حضرت زینب بنت خزیمہ رضی اللہ عنہا سے مختلف اوقات میں کاوح کئے، آپ کے اس عمل سے متاثر ہو کر بہت سے صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ عنہم نے بیواؤں سے کاوح کے جس کے سبب کئی بر بادوں بے سہارا گھرانے دو بارہ آباد ہو گئے۔

عربوں کا یہی دستور تھا کہ جو شخص ان کا داماد بن جاتا، اس کے خلاف جنگ کرنا اپنی شان و عظمت کے خلاف سمجھتے تھے، حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اسلام لانے سے قبل حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے شدید ترین مخالفین میں سے تھے مگر جب ان کی بیٹی ام جیبیہ رضی اللہ عنہا سے حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کاوح فرمایا تو یہ دشمنی کم ہو گئی، اس کا واقعہ یہ ہے کہ ام جیبیہ رضی اللہ عنہا شروع ہی میں مسلمان ہو کر اپنے مسلمان شوہر کے ساتھ جہش بھرت کر گئیں، وہاں ان کا خاوند نصرانی ہو گیا حضرت ام جیبیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اس سے علاحدگی اختیار کی اور بہت مشکلات سے گھر پہنچیں، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی دل جوئی فرمائی اور بادشاہ جہش کے ذریعہ ان سے کاوح کیا۔

حضرت جویر یہ رضی اللہ عنہا کا والد قبیلہ مصطلق کا سردار تھا، یہ قبیلہ مکہ مکرہ اور مدینہ منورہ کے درمیان واقع تھا، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس قبیلے سے جہاد کیا جس میں ان کا سردار مارا گیا، حضرت جویر یہ رضی اللہ عنہا قید ہو کر ایک صحابی رسول کے حصہ میں آئیں، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے مشورہ کر کے سردار کی بیٹی کا کاوح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کر دیا اور اس کاوح کی برکت سے اس قبیلے کے سوگھرانے آزاد ہوئے اور سب کے سب مسلمان ہو گئے۔

خیربر کی لڑائی میں یہودی سردار کی بیٹی حضرت صفیہ رضی اللہ

وائلے زیادہ تر قادیانی پنجابی زبان بولنے والے گھر انوں سے تعلق رکھتے ہیں کیوں کہ مرا زادا دیانی کا تعلق بھی تقسیم ہندوستان سے قبل "قادیانی" ضلع گور داسپور پنجاب سے تھا، اس لئے ان کی تبلیغ کا زیادہ اور مرکزی دائرہ اشربھی تقسیم سے قبل اور بعد میں بھی پنجاب یہی رہا تاکہ یہاں موجود سادہ لوح دیہاتی اور ملشارلو گوں اس فتنے کی آیاری ہو سکے، مولائے کریم مسلمانوں اس "قادیانی فتنے" سے محفوظ رہیں اور اپنا ایمان و اسلام سلامت رکھ سکیں۔ ■■■

ص ۱۲ رکا باقیہ۔

میں مشغولیت دین و دنیا و آخرت کو سوار نے والی ہے، مولائے کریم ہم سب سینیوں کو اس میتے میں خوب خوب عبادت و ریاضت اور تحریرات و صدقات کی توفیق رفیق عطا فرمائے، آمین۔ ■■■

ص ۲۳ رکا باقیہ۔

تفہمت ثابت ہو، اللہ سے دعا ہے کہ ہمیں اولاد کی پروش اور نام رکھنے میں اللہ اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حکم اور خوشنودی کا خیال ہمیشہ دل میں جاگریں فرمائے اور تمام مسلمانوں کو اسلامی طرز زندگی گزارنے اور عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے، آمین ثم آمین۔

ص ۵۵ رکا باقیہ۔

بے، کے نعرے کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔

قادیانیوں کی ایک نشانی یہ بھی ہے کہ آج کے اس دور میں جب کبیلی وی عام ہے اور ڈش اینٹینا کا استعمال پاکستان میں عام گھر یو صارفین کے لئے متروک و معدوم ہو چلا ہے لیکن اس کے باوجود قادیانی ایکٹی اے چینل دیکھنے کے لئے اپنے گھروں میں ڈش اینٹینا لگاتے ہیں اور جن مسلمانوں پر یا اپنے دجل و فریب کی طبع آزمائی کرتے ہیں، ان کو اکثر تبلیغ کی نیت سے اپنایا ہی وی چینل اپنے گھر یا علاقے کے قادیانی مرکز میں بلا کر دکھانے کی کوشش کرتے ہیں، قادیانیوں کا مشہور چینل "مینارۃ اُحْمَد" ہے جو ہندوستان کے صوبہ پنجاب کے قادیان میں واقع ہے، جس مینارہ کو یہ اپنے ہی وی چینل پر مسلمانوں کے مقابلے میں خالہ کعبہ اور مسجد بنوی کی جگہ دکھا کر اس کو مشہر کرتے ہیں۔

(۸) سب سے اہم نشانی یہ ہے کہ قادیانی ناموں کے آغاز میں آپ کو محمد لکاظ نظر نہیں آئے گا اور ناہی کوئی پیدائشی قادیانی آپ کو اس طرح کا خالص اسلامی نام رکھتا ہے، جیسے کہ عبد اللہ، مصطفیٰ، عبد الرشید، عبد القیوم وغیرہ جب کہ ان کے ناموں کے اختتام میں "حمد لگا" ہوتا ہے جو مزرا غلام احمد قادیانی کے نام کا بھی حصہ تھا اور قرآن میں موجود آقا میں تھلیل کے ام گرامی "احمد" سے بھی وہ "مرزا غلام احمد قادیانی" کوئی مراد نہیں میں، معاذ اللہ۔

(۹) یاد رہے کہ پاکستان اور دنیا کے دیگر حصوں میں پائے جانے

# خبری اور اسلام

کفار کی حرمتیں نکالنے اور ان کے دل خوش کرنے کے لئے بے دینوں نے سطح خاک برابر کر دیں۔

آہ! سرزی میں حرم کا وہ بقعہ آج ظلم و جفا کے تیروں کا آما جگہ بن رہا ہے جس کا قصد کرنے والے ہندی مسلمان چہازی سے حدود یا مسلم میں داخل ہوتے ہوئے آرام و آشائش کا لباس اوتار ڈالتے تھے اور حرام باندھ کر اس سرزی میں پاک میں داخل ہوتے تھے شریعت نے بھی ادب بتایا تھا۔

آن و بہ دین گستاخ تلواریں چلاتے اور خون بہاتے ہیں، آج مصطفیٰ علیہ اصلوٰۃ والسلام کے صحابہ کے مزارات کے ساتھ بے ادیاں کی جاتی ہیں اور کس طرح کن بے باکیوں کے ساتھ ان پاک روحوں کے مزارات کی ابانت کی جاتی ہے قلم کو یارائے تحریر نہیں ہے، دنیا کیا اقوام میں وحشت و خونخواری کا وہ نہود جو نجہی نے سرزی میں حرم میں دکھایا ہے تلاش کرنا بیکار ہے وہ اپنے طرز قسم میں لاثائی ہے۔

وہ حسیب خدا کی یادگار، وہ خدا کی رحمت کا مظہر، وہ توحید کے علمبردار کی قدم گاہ، وہ اسلام کے ظہور و شیوع کا منع، تجدیوں کے ناپاک باخھوں سے گرایا جا رہا ہے، ہزار بار اولیاء نے، بے شمار ائمہ نے، اکابرین دین نے، محدثین نے، صالحین نے جس کو زیارت گاہ سمجھا تھا، جس زیارت کی تمنا دل میں رکھتے تھے اس کی کمی ابانتیں کیں، اسلام کی عبادت گاہیں مسجدیں جن کے بنانے پر جنت میں گھر بنانے کا ثبوت حدیث شریف میں ارشاد فرمایا گیا، چاہ مقدس میں گردادی نہیں، دنیا کے کفار ان خبروں کو سن کر کس قدر خوش ہوتے ہیں۔

مرکز اسلام کی بربادی پر کیسے قبیلے اڑاتے ہیں مگر ان بے دینوں کا مدد عایی یہ ہے وہ اسلام کی شوکت کے دشمن ہیں، ہر چند ہندوستان کے نجدی ان واقعات پر پردے ڈالتے بقیس ۱۳۰ پر

اسلام کے لئے ہر زمانہ میں گوناگون مصائب لازم رہے اور اس کے حق میں دشمنان دین نے طرح طرح کی فتنہ آنگیزیاں کیں اور ہر فتنہ بلا کے ایک پہاڑ کی طرح ٹوٹا اور جب کوئی اسی بڑی مصیبیت روپماہوئی دنیا کے کفار نے یقین کیا کہ اس جملے سے اسلام نہیں بیچ سکتا اور جس طرح سکرات کے عالم میں کسی مریض کی نفس شماری کی جاتی ہے، اسی طرح وہ بغلین بھاجنا جا کر اسلام کے فنا کی گھڑیاں لگتے گے، لیکن اسلام کی روحانیت نے ان تمام تر تاریکیوں کے پردے چاک کر دیئے اور ان گھنکھور گھنٹاؤں سے جب اپنے جلوہ جہاں تاب کا ظپور کیا تو دنیا کی تھاں میں خیرہ ہو گئیں، دشمنوں کے حوصلے پرست ہو گئے اور اپنی مند کھا کر رہ گئے، ایسا کئی مرتبہ ہوا، صدیاں اسی میں گز گئیں، شمار کہاں تک کیا جائے؟

آج بھی طرح طرح کے فتنے برپا ہیں اور ان پر انواع و اقسام کی مصیبیں آرہی ہیں ان سب میں نہایت بھیانک اور تمام عالم کو تزییانی کے مزار کے میں سرزی میں پرنا جائز طور جنہوں نے حریم طیبین کی پاک اور مقدس سرزی میں پرنا جائز طور پر تسلط کر کے بے گناہ مسلمان مردوں، عورتوں اور بچوں کو نہایت میں ظلم و ستم، بے رحمی اور سفا کی کے ساتھ شہید کیا حریم طیبین کے کرینے والوں کے خاندان تباہ و بر باد کر دیئے۔

گھر کے گھر اجزا گئے، دارالامن کے باشندے دشمن و جبل میں سرگردان پھر رہے ہیں، نہ میئے کو باپ کی خبر ہے، نہ باپ کو اولاد کا حال معلوم ہے، ماں سے فرزند جدا ہے اور فرزند سے ماں کی شفقت والی گود، رات دن ان بلا کاشان مصیبیت کوئم و اندوہ میں کراہیتے گز رجاتے ہیں، شب و نہار کی تلخ ساعتیں کالئی نہیں لکھتیں، اسی پر بس نہیں ہے، انہی ظالم کو صبر نہیں آیا، باشیوں کے خون بہا کروہ سیراب نہیں ہوا، صحابہ کرام اور اکابر امت کے وہ مزارات جو توحید کے علم اور اسلام کی شوکت کی یادگاریں تھیں،

(ر): منتی محمد صابر القادری فیضی

# ماہ ربيع الہجرت کی فضائل اور محتولات

حضور غوث اعظم کے مختصر حالات  
قطب الاقطب، فرد الافراد، غوث اعظم شیخ شیوخ العالم،  
غوث الشلیلین امام الطائفین، شیخ الطالبین، شیخ الاسلام حجی الدین  
ابو محمد عبد القادر حسینی و الحسینی الجیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اہل سنت  
میں کامل ولی اور سادات حسینی میں بڑی بزرگی کے مالک ہیں،  
نسی اعتبر اے آپ عبد اللہ الحضیر بن حسن شیخ بن حسن بن علی رضی  
اللہ تعالیٰ عنہم کی اولاد میں سے ہیں قصہ جبل کی طرف جسے جیلان یا  
جیلان بھی کہتے ہیں آپ کی نسبت ہے، آپ کی اولاد میں ہے  
اور ایک وایت کے مطابق ۱۴۲۷ھ میں ہوئی، آپ کی عمر شریف  
کے ابتدائی تینیس سال درس و تدریس اور فتویٰ دینے میں اور  
چالیس سال مخلوق خدا کی رشد و بداشت اور نصیحت میں صرف ہوئے  
اور تو سال کی عمر پا کر ۱۴۲۷ھ مطابق ۱۸۴۸ء میں داعی اجل کو  
لبیک کہا، نماز جنازہ میں بے شمار لوگ حاضر ہوئے کثرت بہوم  
کے باعث رات کے وقت آپ کے مدرسے میں سائبان کے پیچے  
آپ کا جسم مبارک پر دخاک کیا گیا، بغداد شریف میں آپ کا  
مزار مبارک مرچ غلائق ہے۔

۱۴۲۸ھ میں جبکہ آپ کی عمر مبارک الٹھارہ سال تھی، آپ  
بغداد میں تشریف لائے اور اس وقت کے شیوخ، ائمہ، بزرگان  
دین اور محدثین کی خدمت کا صدقہ فرمایا اور قرآن کریم کو روایت و  
درایت اور تجوید و قرأت کے اسرار و روز کے ساتھ حاصل کیا اور  
زماد کے بڑے محدثین اور اہل فضل و کمال و مستند علمائے کرام  
سے سماں حدیث فرمایا کہ علم کی تحصیل و تکمیل فرمائی جتی کہ تمام  
اصولی، فروعی، مذہبی اور اخلاقی علوم میں علمائے بغداد ہی سے  
نہیں بلکہ تمام مالک اسلامیہ کے علمائے سبقت لے گئے اور آپ

ربيع الآخر اسلامی سال کا چوتھا اور بہت بی عظمت و  
اہمیت کا حامل مہینہ ہے، ربيع الآخر کی وجہ تمییز یہ ہے کہ اس مہینہ  
کا نام رکھنے کے وقت موسم ربيع کا آخری دور تھا، اس لئے اس  
ماہ کا نام ربيع الآخر کھا گیا۔

## اس ماہ کے مشہور واقعات

ربيع الآخر کے مشہور واقعات یہ ہیں کہ اس ماہ کی تیسرا  
تاریخ کو جہاج نے کعبہ معظمہ پر آگ پھینکی تھی، جب کہ این  
حضرت زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہما مصروف تھے جس تاریخ کو خاتمة کعبہ  
جل گیا تھا اور اسی ماہ کی چودھویں تاریخ کو نماز فرض ہوئی۔

[غایب الوفقات ۲۵]

ای ماہ مبارک میں سیدنا قطب الاقطب، فرد الافراد، شیخ  
الاسلام والملین، غوث الشلیلین اشیخ حجی الدین عبد القادر حسینی و  
احسینی الجیلانی اگنیلی المعروف پیر ان پیغمبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
کا وصال مبارک ہوا، مگر وصال پاک کی تاریخ میں قدراً اختلاف  
ہے بعض نے تویں، بعض نے ستر ہویں اور بعض نے گیارہویں  
ربيع الآخر کو وصال شریف بتایا ہے۔

حقیق علی الاطلاق شیخ عبد الحق محدث دہلوی علیہ الرحمہ لکھتے  
ہیں: و قد اشتہر فی دیار ناہذ الیوم الحادی عشر و هو  
المتعارف عنہ مشائخنا من اہل الہند من اولادہ.  
یعنی ہمارے اس ملک میں آپ کی تاریخ وصال شریف گیارہویں  
تاریخ مشہور ہے اور ہمارے ہندستان کے شاخ اور ان کی اولاد  
کے نزدیک یہی متعارف اور مشہور ہے، سال بھر میں اس تاریخ  
کو بزرگ لوگ سرکار غوثیت کا عرس مبارک کرتے ہیں، اس کو  
بڑی گیارہویں کہا جاتا ہے۔

[ماہیت من الدین، ص ۱۲۳]

تو حید کا زبان سے نکالنا تھا کہ حاضرین کے دل میں شوش و اضطراب موجز ہوا اور کپڑے پھاڑ کر جنگل کا رخ کیا۔

مشہور ہے کہ حضرت غوث اعظم تمام علماء عراق کے مرجع بلکہ تمام دنیا کے طالبان علم کے مرکز تھے اطراف عالم سے آپ کے پاس فتاویٰ آتے تھے جن کا غور و فکر اور مطالعہ کتب کے بغیر فوراً آپ صحیح جواب لکھتے، بڑے بڑے تبر عالم کو آپ کے خلاف ذرا سا بھی لکھتے یا کہنے کی مجال تھی، ایک مرتبہ عمم سے آپ کے پاس فتویٰ آیا جس میں تحریر تھا "سداد علماء مسئلہ میں کیا فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے قیم کھانی کہ اگر وہ اللہ تعالیٰ کی ایسی عبادت نہ کرے جس میں نسل انسانی کا کوئی بھی فرد، کسی جگہ بھی اس کا شریک نہ ہو تو اس کی عورت پر تین طلاقیں، اب بتائیے کہ یہ شخص کون سی ایسی عبادت کرے جس سے اس کی قسم نہ ٹوٹے" اس کا جواب لکھنے سے عراق و عجم کے تمام علماء عاجز ہو گئے، تو آپ کے سامنے یہ فتویٰ پیش ہوا آپ نے فوراً غور و فکر کے بغیر فرمایا کہ اس کے لئے خانہ کعبہ کو طواف کرنے والوں سے خالی کرالیا جائے پھر یہ شخص تہا طواف کے سات چکر کرے تو اس کی قسم نہ ٹوٹے گی کیونکہ خانہ کعبہ کا طواف ایسی عبادت ہے کہ اس وقت انسانوں میں سے کوئی بھی اس کا شریک نہ ہوگا۔

[اخبار الایمار، ۲۵]

### دینی الآخر کے نوافل و معمولات

اس ماہ کی پہلی اور پندرہویں اور انیسویں تاریخوں کو جو کوئی چار رکعت نظر پڑھے اور ہر رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ اخلاص پانچ پانچ مرتبہ پڑھے تو اس کے لئے ہزار نیکیاں لکھی جاتی ہیں اور ہزار برائیاں معاف کی جاتی ہیں اور اس کے چار خوریں پیدا ہوتی ہیں۔

حضرت اُنٹھ بواسطہ حضرت انس بنی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص اس مہینے کے ابتدائی ہفتوں میں یا گیارہویں یا سترہویں راتوں میں یا آخری ہفتوں میں چار رکعتیں ادا کرے، اس طرح کہ سورہ فاتحہ کے بعد گیارہ مرتبہ سورہ اخلاص پڑھے تو

کو تمام علماء پر فوقيت حاصل ہو گئی، سب نے آپ کو مرچ بنا لیا۔

[اخبار الایمار، ۳۳]

آپ نحیف البدن، میانہ قد، کشادہ سینہ، لمبی چوڑی دلڑی، گندمی رنگ، پیوست ابرو، بلند آواز، پا کیزہ سیرت بلند مرتبہ اور علم کامل کے حامل تھے، صاحب شہرت و سیرت اور خاموش طبع تھے آپ کے کلام کی تیزی اور بلند آوازی سنتے والے کے دل میں رعب و بیبیت زیادہ کرتی تھی، یہ آپ کی کرامت تھی کہ مجلس میں دو روزہ دیک میٹنے والے بے کم و کاست بغیر کسی تقاضا کے آپ کی آواز آسانی یکساں طور پر سن لیتے تھے جب آپ کلام کرتے تو ہر شخص پر خاموشی چھا جاتی تھی، جب آپ کوئی حکم دیتے تو اس کی تعقیل میں سرعت و مبارکت کے سوا کوئی صورت نہ ہوتی جب بڑے سے بڑے سخت دل پر نظر جمال پڑ جاتی تو وہ خشوع و خضوع اور عاجزی و اکساری کا مرقع بن جاتا اور آپ جب جامع مسجد میں تشریف لاتے تو تمام مخلوق دعا کے لئے با تھ انھا کر بارگاہ قاضی الحاجات میں دعا کرتی۔

### چند حکایات

ایک دن آپ کو جامع مسجد میں چھینگ آئی لوگوں نے چاروں طرف سے یہ حمل اللہ اور یہ حمر بکم کی آوازیں بلند کیں، خلینہ وقت مسٹنجد باللہ نے جو حمرب مسجد میں بیٹھا تھا، پر بیشان ہو کر دریافت کیا کہ یہ شور کیسا ہے؟ لوگوں نے جواب دیا کہ شیخ عبد القادر کو چھینگ آئی تھی، جس پر لوگوں نے انہیں دعادی ہے۔

منقول ہے کہ ایک دن آپ کی مجلس میں کسی قاری نے قرآن کریم کی ایک آیت پڑھی، آپ نے اس کی ایک تفسیر بیان کی پھر دوسری پھر تیسری حتیٰ کہ حاضرین کے علم کے مطابق اس کی گیارہ تفسیریں بیان کیں، پھر دوسری تفسیر کو شروع فرمایا حتیٰ کہ چالیس تفسیریں بیان فرمائیں اور ہر تفسیر کی سند متصل اور ہر دلیل کی ایسی تفصیل بیان فرمائی کہ غرق حیرت و تعب ہو گئے، اس کے بعد فرمایا کہ اب ہم قال کو چوڑ کر حال میں آتے ہیں پھر آپ نے لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کہا، اس کلمہ

ابتدائی ایام میں، جس شخص نے اس میں خلوص دل سے چار رکعت حمازہ ادا کی، اللہ تعالیٰ اس کو عذاب دنیا و آخرت سے نجات دے گا اور حضور پر نور ہلیل اللہ علیہ کی ہمسائیگی میں اس کو رینے کی جگہ ملے گی، جب اس شخص نے عالم سے یہ بات سنی، اس کے دل پر نقش ہو گئی اور اسی وقت چار رکعت حمازہ ادا کی اور سورہ فاتحہ کے بعد سورہ اخلاص پندرہ بار پڑھی، حمازہ سے فارغ ہو کر باقیہ اٹھائے اور دعا کی کائنے رب غفور مجھ کو دین و دنیا کے عذاب سے بچا، جب اس فرشتے نے اس کی دعا سنی آسمان کی طرف رہنا ہوا۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "ان الله لا يضيع أجر المحسنين" اسی کے بعد ایک مجھلی کو حکم دیا، اس نے نشی میں آکر کلکر ماری جس سے ایک تختی ٹوٹ گیا اور وہ شخص گر کر پانی میں غائب ہو گیا، کچھ دیر کے بعد وہ شخص پانی کے نیچے ایک شہر میں پہنچا، دیکھا کہ ایک نہایت بی عظیم الشان شہر ہے اور اس میں نوے لاکھ مساجد میں، یہ بھی ایک مسجد میں جا کر ٹھہر گیا، اس مسجد کے متولی نے اس کو کھلایا پلایا اور وہ وہیں رہنے لگا، کچھ دنوں بعد ایک خوبصورت عورت سے اس کی شادی کر دی اور ۱۲۰۰ رسال تک وہ دنوں ساتھ رہے، ان سے سات لڑکے اور لڑکیاں پیدا ہوئیں، توفیق الہی سے اس قدر عابد و زبد ہوا کہ تمام دن حمازہ میں مشغول رہتا، ہمیشہ روزہ رکھتا، صدقات و خیرات کرتا، راتوں کو جاگتا رہتا تھی کہ اللہ کو اس کی عبادت قبول ہوئی اور حضرت جبریل کو حکم دیا، اس کو پھر اسی نہر کے کنارہ پہنچا دو، حضرت جبریل علیہ السلام نے نصف شب میں اس کو اسی نہر کے دوسرے کنارے پر پہنچا دیا، سچھ ہوئی سخت متوجہ ہوا کہ میں یہاں کیوں کر چکر گرتے پڑتے، ایک طرف چل پڑا کچھ دنوں بعد وہ اپنے سابق شہر میں پہنچا، وطن کو پہنچانا، گھر گیا یہوی پچوں نے پوچھا کہا تھے؟ اس شخص نے کل حال بیان کیا، انہوں نے اسے دیوانہ قرار دیا اور کہا آج نواں دن ہے کہ تم ہمارے پاس سے علاحدہ ہوئے، یہ کیوں کہو سکتا ہے کہ اس مدت میں یہ دیاقعات گزرجائیں، اس شخص نے قسمیں کھائیں، تب یقین ہوا اور وہ من اپنے یہوی پچوں کے اپنے گھر رہنے لگا۔

[علم انتیں، ص ۳۲۵] بقیہ ص ۱۳۱ پر

اللہ تعالیٰ کے حکم سے اس کے لئے جنت میں ستر تخت ہوں گے اور ہر تخت پر ایک حور جلوہ فگن ہوگی۔

ایک دوسری روایت میں ہے کہ جس شخص نے ریج الآخر کی پہلی تاریخ میں چار رکعتیں پڑھیں، اس طور پر کہ ہر ایک رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ اخلاص ستر مرتبہ پڑھا، اس کو اللہ تعالیٰ اس قدر رثواب عطا فرمائے گا جس کا شمار صرف خدا ہی جانتا ہے، میں اس کا ایک شہر ظاہر کرتا ہوں کہ ایک حج اور ایک عمرہ اور پانچ شہیدوں کا ثواب اس کو ملے گا اور اللہ تعالیٰ اس کو تمام دنیاوی مصیبتوں سے محفوظ رکھے گا اور اگر اس سے قبل اس کی قسمت میں کوئی مصیبۃ مقدم ہو چکی ہو تو اللہ تعالیٰ اس کو حج فرمائے گا اور اگر وہ گنہ کار ہو گا تو اللہ تعالیٰ اس کو معاف فرمادے گا۔

### حکایت

منقول ہے کہ ترکستان کے اطراف و جوانب میں ایک شخص رہتا تھا جو ادائے حمازہ میں بے حد سستی کرتا اور بروں کی صحبت میں اٹھتا بیٹھتا رہتا، ساتھ ہی اس کی گزربسر بہت مشکل ہے ہوا کرتی تھی، اس نے دوسرے شہر کا سفر کیا کہ وہاں کچھ کھانے اور فاقوں کی تکلیف سے بچے، جب وہ وہاں پہنچا، کچھ دنوں قیام کیا اور اس مدت میں محنت و مزدوری کر کے پکھ دینا، جمع کئے بعد ازاں وطن کا قصد کیا، راہ میں یوچہ کثرت بارش دریا زوروں پر تھا، مجبور املاج کو دو درہم دینے کے اس پاراتاروںے، جب وہ نصف دریا میں پہنچا، ایک فرشتے جو اس نہر کا محافظ تھا، ظاہر ہوا اور کہا: "اے خدا اس شخص نے اعمال سئیے کئے ہیں، اس کی موت آچکی ہے، اس کے بارے میں کیا حکم نافذ ہوتا ہے؟ آواز آتی ائے فرشتہ جلدی نہ کر، میں اس کی بد بخشی سے تمام کشتی والوں کو ڈیودوں گا، پس وہ فرشتہ کشتی کے قریب آیا اور ارادہ کیا کہ کل کشتی کو غرق کر دے، اتنے میں ہی ایک دوسرافرشتہ ظاہر ہوا، اور اس نے کہا کہ ٹھہر وہ، ابھی اس کی عمر میں کچھ باقی ہے، وہ فرشتہ ٹھہر گیا اور انتظار کرنے لگا کہ وقت پورا ہو تو اپنا کام شروع کروں، اسی کشتی میں ایک عالم بھی تھا، اس نے کتاب کالی اور پڑھنے لگا، دفعہ کشتی والوں سے کہا کہ اے لوگو! یہ ریج الآخر کے

# اپھے نام رکھنے کی فضیلت

یُعْلَمُ أَنَّمَهُ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ قَبْلِ سَوْبِيَاً اَنْ زَكْرِيَاً هُمْ  
يَجْعَلُ اِلَّا كَمْ كَوْنَجَرِي دَيْتَ مِنْ جَسْ كَانَامْ بَحْجِي بَهْ، هُمْ نَهْ  
اسْ سَهْ پَبْلِي اسْ كَانَامْ نَامْ بَحْجِي كَسِيْ كُونْبِنْ كَيَا۔ [سُورَتُ ۱۹ آیَتُ ۲۹]

مَعْلُومْ هُوا كَمْ بَيْتَيْ كَدِ دَعَا كَرْنَاسْتَتْ اَنْبِيَا بَهْ مَكْرَنْسْ كَلْتَهْ  
نَهْبِنْ بَلْكَهْ رَبْ كَلْتَهْ كَهْ دَيْنَدَارْ هُوا اللَّهُ كَانِيْكْ بَنْدَهْ هُوَيْكْ  
اوْرَصَلْ هُوا، تَا كَهْ بَهْبِنْ قَبْرِنْ اسْ كَيْنِيْبِوْسْ سَهْ آرَامْ پَهْنَخْ۔  
اوْلَادْ خَوْاہِ لَرْ کَا هُوْیَا لَرْ کِی، اللَّهُ كَیْ نَعْمَتْ بَهْ

اسْلَامْ سَهْ پَبْلِي عَرَبْ مِنْ لَرْ کِی کَيْ پَيْدَا شْ كَوْبَهْتَ خَرَابْ  
مَانَاجَاتَاتَهْ اَوْرَاسْ كَوْا لَرْشَزَنْدَهْ دَرْگُورْ كَرْدِيَا جَاتَاتَهْ، آجْ بَحْجِي تَرْقِيَ كَا  
دَوْرَ كَهْلَانْ كَهْ باِجَودْ بَهْدَوْسَانِيْ مَعَاشِرْ مِنْ لَرْ کِی کَيْ پَيْدَا شْ  
پَرْ اَظَهَارْ اَفْسُوسْ كَيَا جَاتَاتَهْ، مَذَهَبْ اَسْلَامْ نَهْ اَسْ كَوْنَخْتَيْ سَهْ  
مَنْعْ كَيَا اوْرَنَاسْنَدَهْ كَيَا بَهْ۔

اَنْجَھِيْ نَامْ رَكْنَهْ اوْرَبَرْ نَامَوْلَ سَهْ بَيْچَنْ کَيْ فَضْلَتْ  
اللَّهُ كَعَالِيْ جَوَابَنْ نَامْ سَهْ بَيْتَا اوْرَبَرْ بَهْ مَثَلْ بَهْ جَسْ نَهْ  
دَصْرَفْ اسْ كَانَاتَتْ رَنْگْ وَبَوْ كَوْپَيْدَ اَفْرَمَايَا بَلْكَهْ اسْ كَانَاتَتْ مِنْ  
سَنْ خَوْبَصُورَتِيْ کَهْ سَبْ سَهْ اَعْلَى نَمُونَهْ اَنْسَانْ كَوْتَلِيقْ فَرْمَايَا اوْرَهْ  
پَھْرَاسْ سَبْ سَهْ پَبْلِي خَوْبَصُورَتْ نَامْ آدَمْ سَهْ نَوْزَارَا، اَسْ طَرَحْ  
كَانَاتَتْ اَرْضِيْ کَهْ رَزَرْ سَهْ کَيْ اَبْدَانَمْ سَهْ بَهْوَيْ، اَنْسَانِيْ فَطَرَتْ  
کَاتْقَاضِيْهْ بَهْ کَهْ رَچِيْمِنْ حَسْ وَبَهْمَلْ کَوْپَيْشَ نَظَرَهَا جَاهَيْ۔  
اسْ لَتْهْ اللَّهُ پَاکْ نَهْ اَنْسَانْ کَوْبَهْتِرِنْ سَاختْ اوْرَعَمَدْهْ  
شَامَدْ عَطَا فَرْمَايَا: لَقَدْ حَلَقْنَا الْأَنْسَانَ فِي أَخْسَنِ تَقْوِيمِهِ۔  
بَيْعَنْ هُمْ نَهْ اَنْسَانْ کَوْعَدَهْ سَاختْ مِنْ پَيْدَا کَيَا۔

ہُمْ رَأْسَانْ کَیْ یَخْوَهَشْ بَهْوَتِیْ بَهْ کَهْ اللَّهُ كَعَالِيْ اَسْ وَارَثْ  
عَطَافِرَمَانْ، بَيْعَنْ اَوْلَادْ جَوَیِکْ وَصَلْحْ هُوا اوْرَاسْ سَهْ خَانَدَانْ کَیْ  
شَانْ بَلَندَهْ هُوا اوْرَاسْ کَهْ لَتَهْ شَادِيْ ہُوْنَے کَهْ فَوْرَأَبَدْ اللَّهُ کَهْ  
حَضُورَ دَعَائِیْسْ مَانِگِیْ جَانَلَگَتِیْ مِنْ اُورْ جِیَا کَهْ قَرْآنْ مُجَدِّدِیْسْ اَرْشَادْ  
ہُوا بَهْ کَهْ تَغْبِرَوْنْ نَهْ جَسْ طَرَحْ اللَّهُ سَهْ اَوْلَادْ جَسِیْ نَعْمَتْ الَّهِ  
کَهْ حَصُولْ کَهْ لَتَهْ اَپَنَادَسْتْ سَوَالْ اَمْحَايَا بَهْ، اَسِیْ طَرَحْ اَسْ  
مُسْلِمَانُوْنْ تَمْ بَحْجِي مِيرَے آگَے اَپَنَادَسْتْ سَوَالْ اَمْحَاوِیْسْ تَمْبَارِی  
جَمْبُولِیْ اَسْ نَعْمَتْ سَهْ بَھْرَدَوْنْ گَا۔

قَرْآنْ پَاکْ مِنْ کَنِیْ جَنْجَ اَوْلَادِکِ دَعَا کَهْ لَتَهْ ذَكْرِ مَوْجُودْ بَهْ،  
حَضَرْتْ اِبْرَاهِيمْ عَلِيْهِ السَّلَامْ نَهْ یَوْنِ دَعَافِرَمَانْ: بَرْتِ هَبَتْ بَلِی وَمَنْ  
الْصَّلِیْعِیْنْ، الَّهِ مَجَّہْ کَوْلَانِقْ اَوْلَادِوْے۔ [سُورَتُ ۱۹ آیَتُ ۹۹]  
آپْ کَیْ اسْ دَعَا پَرْ رَبْ کَرِیْمْ نَهْ اَرْشَادْ فَرْمَايَا: بَقِیَّتْرَنْهُ  
بَعْلَمْ خَلِیْمْ۔ توْهُمْ نَهْ اَسْ خَوْشَ خَبَرِیْ سَانِیْ اَیْکَ عَقْلِ مَنْدَ  
لَرْ کِکِی۔ [سُورَتُ ۱۹ آیَتُ ۱۰۰]

نَیْزَ حَضَرْتْ ذَكْرِيَا عَلِيْهِ السَّلَامْ نَهْ اللَّهُ سَهْ دَعَا کَیْ: هُنْتَا لِکَ  
دَعَاءَزْ کَرِیْتَارَبَهْ قَالَ رَبِّ هَبَلِی مَنْ لَدُنْکَ ذَرِیْهَ طَبِیْهَ  
إِنَّكَ تَسْمِيْعُ الدُّعَاءِ۔ اَسِیْ رَبْ بَحْجِهْ اَپَنَے پَاسْ سَهْ  
پَکِیْزَہ اَوْلَادْ عَطَافِرَمَانْ بَهْ شَکْ تَوْ دَعَا کَاسْنَے دَالَابِے۔

[سُورَةُ آلِ مُهَمَّانِ، آیَتُ ۳۸]  
دَوْسَرِیْ جَدَ قَرْآنْ مِنْ یَوْنِ دَعَائِیْهِ السَّلَامْ مَذَکُورْ  
بَهْ: اَسِیْ اللَّهِ مَعِینْ وَارَثْ عَطَافِرَمَانْ جَوْ مِيرَ اَکَامْ اَمْهَا لِ مِيرَ بَحْجِي  
وَارَثْ هُوا اوْلَادْ يَعْقُوبْ کَهْ خَانَدَانْ کَانِگِیْ جَانِشِنْ هُوا اوْرَاءِ  
مِيرَے رَبْ تَوَا سَهْ مَقْبُولْ بَنْتَالے۔ [سُورَةُ مُرِیْم، آیَتُ ۵-۶]  
اسْ پَرْ اللَّهُ نَهْ یَخْوَشَ خَبَرِیْ سَانِیْ: نَیْزَ کَرِیْتَارَبَنِیْشَرَکْ

تعالیٰ نے زکر یا علیہ السلام کو خوشخبری سنائی اور ان کا نام بھی رکھ دیا، خیال رہے کہ ہمارے پچوں کا نام ان کے ماں باپ رکھتے ہیں، وہ بھی پیدائش کے ساتویں دن بعد مگر ہمارے آقا ہمیشہ کا نام اور حضرت مسیح علیہ السلام کا نام پاک خود رب تعالیٰ نے رکھا، وہ بھی ولادت سے پہلے۔

ہمارے پچوں کے نام اس کے خلاف ہوتے ہیں، اکثر صحیح نہیں ہوتے، غلط بھی ہوتے ہیں، کالے آدمی کا نام یوسف خان، بزرگ کا نام شیر بہادر، محمد فاضل صدیقی، بہرے کا نام سعیج اللہ انصاری، اندھے کا نام فور اللہ خان رکھ دیا جاتا ہے، مگر رب تعالیٰ کے رکھے ہوئے نام بالکل صحیح اور نام کے مطابق کام بھی ہوتے ہیں، دیکھنے رب نے حضور ہمیشہ کا نام محمد رکھا یعنی بہت سر اب ہوا، تعریف کیا ہوا، آج بھی اس نام کی بہادر دیکھی جا رہی ہے کہ ہر جگہ ہر وقت ہر زبان میں حضور ہمیشہ کی تعریفیں ہو رہی ہیں، اسی طرح رب تعالیٰ نے حضرت مسیح کا نام رکھا یعنی زندگی بخشنے والے یا زندہ جا وید رہنے والے، یہ نام ان پر بہت سجا بات تک وہ زندہ ہیں اور تاقتی مدت زندگی بخشیں گے، چنانچہ حضرت مسیح علیہ السلام بے مثال تارک الدنیا اور عابد وزاہد ہوئے تھے، نبیوں کے نام اللہ تعالیٰ نے رکھے اور ان کے نام و کام کا فیصل ہوتا ہے، حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم سے ہمارے حضور کے بارے میں فرمایا تھا: إِنَّمَّهُ أَنْجَمْدٌ. ان کا اسم شریف احمد ہے اور مسیح علیہ السلام ان رسولوں میں سے ہیں جنہیں بچپن ہی سے نبوت ٹلی، یہ اللہ تعالیٰ کے نام رکھنے کی برکت سے ہوا۔

#### اچھے ناموں کے اثرات

آج کل عام مزاج بنتا جا رہا ہے کہ پچوں کے ناموں میں جدت ہو، ایسا نام رکھا جائے کہ کسی اور کانہ ہو، خواہ اس کا مفہوم و معنی کچھ بھی نہ کلتا ہو، حالانکہ پیارے تھی ہمیشہ نے ارشاد فرمایا کہ "سُمُو ابا سَمَاءُ الْأَنْبِيَاءُ. انبیاء علیہ السلام کے ناموں پر اپنے پچوں کے نام رکھو۔" [ابو داؤد]

ایسی لئے حضور اکرم ہمیشہ نے اپنے آخری صاحزادے کا نام ابراہیم رکھا تھا جو حضرت ماریہ رضی اللہ عنہا کے بطن مبارک

لبذا والدین کا فرض بتا ہے کہ اپنے پچوں کی تکمیل اشت اور پروردش اچھے انداز میں کریں، وہیں یہ بھی ضروری ہے کہ پچوں کے نام بھی اچھے رکھیں، اچھے نام اچھی علامت کا مظہر ہوتے ہیں اور اچھے نام اللہ عزوجل کو پسندیدہ ہیں، ہمارے آقا ہمیشہ نے اچھے نام اور برے ناموں سے گریز کی بار بار تلقین فرمائی ہے اور یہی بات اسلامی تعلیمات میں بنیادی حیثیت رکھتی ہے، حضور اکرم ہمیشہ کا ارشاد ہے اللہ تعالیٰ کو دونام بہت پسند میں اور وہ دونام عبد اللہ اور عبد الرحمن ہیں، اس لئے یہ بات بھیشدیش نظر رکھیں کہ نام خوبصورت بمعنی اور ہر لحاظ سے جام جو اور پیکارتے وقت پورا نام پکارا جائے، اس لئے کہ نام ہی وہ بیچان بہے جو ایک کو دوسرے انسان سے علاحدہ بیچان دیتا ہے اور اس کو ایک دوسرے پر فضیلت عطا کرتا ہے اور انسان کی پوری ترندگی پر اثر انداز ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پہلے ناموں ہی کی تعلیم دی جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ [سورت ۲۴ آیت ۳۰-۳۲] اچھے ناموں کے اثرات سیرت نبیوں ہمیشہ کی روشنی میں ارشاد خداوندی ہے: كَبَرْ دُوكَمَ (اللہ تعالیٰ کو) اللہ تعالیٰ (کے نام سے) پکارو یا رحمان (کے نام سے) پکارو سب اس کے اچھے نام ہیں۔ [سورت ۷۴ آیت ۱۰۹]

اس سے یہ بات ظاہر و معلوم ہوتی ہے کہ رب کریم ہمیں اچھے ناموں کی تلقین فرمارتا ہے، اچھے نام رکھے جائیں اچھے نام سے پکارنا یہ سنت الہیہ ہے، حضرت زکر یا علیہ السلام کی اولاد کے لئے دعا کا ذکر قرآن میں موجود ہے، اللہ نے دصرف اولاد کی دعا تکوں فرمائی (اولاد عطا فرمایا) بلکہ اس کا نام بھی تجویز فرمایا: اے ترکریا ہم تجھے خوشی سناتے ہیں، ایک لڑکے کی جن کا نام مسیح ہے، اس کے پہلے ہم نے اس نام کا کوئی نہ کیا۔ [سورت ۱۹ آیت ۲۶] حضرت مسیح علیہ السلام کی بہت سی فضیلیں قرآن پاک میں بیان ہوئی ہیں، یہ کہ اللہ تعالیٰ نے خود نام رکھا، والدین کے پرورش دیکیا، یہ آپ کی خصوصیت ہے، یہ نام کسی اور کوئی پہلے ملا ن بعد میں، یعنی اللہ تعالیٰ نے یہ نام کسی دوسرے آدمی کا دار رکھا، اللہ

بر انام نہ رکھے کہ قال بد ہے، عبد اللہ، عبد الرحمن، احمد وغیرہ نام رکھے، انہیاے کرام یا اپنے بزرگوں میں جو نیک گزرے ہوں ان کے نام پر رکھے کہ باعث برکت ہے، خصوصاً وہ نام جو حضور پاک ﷺ کے پاک نام میں، اس مبارک نام کی بے پایاں برکت بچ کی دنیا و آخرت میں کام آتی ہے۔

برے ناموں کو اچھے ناموں سے بدلنا

حضور ﷺ اچھے نام رکھنے کا اہتمام فرماتے تھے، بلکہ نام میں اگر معنوں میں اچھائی نہ ہو یا اس میں شبہ ہو تو اسے بدل دیا کرتے تھے، حضرت زینب بنت ابی سلمہ رضی اللہ عنہا کا نام ”بر“ تھا، جس کے معنی تیکوکاریں، اللہ کے رسول ﷺ نے ان کا نام اس نے تبدیل فرمادیا کہ اس میں اپنی تعریف کا پہلو نکلتا ہے، اس کی وجہ سے نفس کہیں وہو کہ نہ دے دے، الہذا آپ کا نام زینب رکھا، اسی طرح ایک صحابی کا نام ”حزن“ تھا، اللہ کے رسول ﷺ نے ان کا نام اس نے بدل دیا کہ اس کے معنی سخت زمین کے ہوتے ہیں ”سہیل“ نام رکھ دیا، جس کے معنی نرم ہونے کے میں، اللہ کے رسول ﷺ اچھے نام سے کر خوش ہوتے تھے اور اس کے اثرات کے متنی ہوتے تھے، صلح حدیبیہ کے موقع پر معاملہ الجما ہوا تھا، قریش کی جانب سے ثالثی کے نے سہیل آئے تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ کون میں، بتایا گیا کہ سہیل میں، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ عزوجل نے ہمارے معاملہ کو آسان کر دیا اور پھر انہیں کے ذریعہ صلح حدیبیہ کا تاریخ ساز معابده وجود میں آیا جس کو رب تعالیٰ نے ”فی میں“ سے تعبیر کیا۔

حضور اکرم ﷺ نے اکثر وہی شتر صحابہ اکرام رضی اللہ عنہ کے نام تبدیل فرمائے میں تا کہ نئے نام اور اسلام لانے سے ان کے کردار میں ناموں کے معانی کے لحاظ سے تبدیلی اور برکت شامل ہو جائے اور وہ سرتاپ اسلامی رنگ میں ڈھل جائیں اور سنگی کا مرقع بن جائیں، سیرت کی کتابوں میں بہت سے واقعات موجود ہیں، چند ملاحظہ فرمائیں ایک صحابی رضی اللہ عنہ کا نام اسود (کالا، گرداؤ، تاریک) سے بدل کر ایش (سفید) رکھ دیا،

سے پیدا ہوئے تھے، ایک حدیث پاک میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا پاک ارشاد ہے: تدعون یوں القيمة باسماء کم و اسماء آباء کم فاحسنوا اسماء کم۔ قیامت کے دن تمہیں تمہارے اور تمہارے آباء کے نام سے پکارا جائے گا، الہذا تم اچھے نام رکھا کرو۔

[مساہم]

رب تعالیٰ نے حضرت مسیح علیہ السلام اور ہمارے آقا میں ﷺ کا نام رکھا، اس نام کا پہلے کوئی نہ تھا (مسیح، احمد) اللہ کے رسول محسن کائنات ﷺ نے بھی حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی پیدائش کے بعد آپ کے کان میں آذان دی، منہ میں لعاب دہن ڈالا اور آپ کے لئے دعا فرمائی پھر ساتویں دن آپ کا نام حسین رکھا اور عقیقہ کیا، حضرت امام حسین کی کنیت ابو عبد اللہ اور لقب ”سبط رسول“ و ریحانۃ رسول ہے۔

حدیث پاک میں ہے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت بارون علیہ السلام نے اپنے بیٹوں کا نام شیر اور شیر رکھا اور میں نے اپنے بیٹوں کا نام انہیں کے نام پر حسن اور حسین رکھا۔

[صواتی حرق، صفحہ 118]

سریانی زبان میں شیر اور شیر اور عربی زبان میں حسن اور حسین دونوں کے معنی ایک ہیں، ابن الاعربی مصفل سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے یہ دونوں نام مخفی (پوشیدہ) رکھے ہیاں تک کہ جی اکرم ﷺ نے اپنے نواسوں کا نام حسن اور حسین رکھا۔

[اسرف الموقوف صفحہ 70]

احادیث میں اچھے نام جس سے عبدیت کا اظہار ہو، اسے اچھا قرار دیا گیا ہے، چنانچہ عبد اللہ، عبد الرحمن اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے نزدیک پسندیدہ نام ہیں۔

والدین پر اولاد کے حقوق

اچھا نام رکھنا بھی حقوق اولاد میں سے ہے، جب بچہ پیدا ہو فوراً داہنے کا نام میں اذان اور بائیں کا نام میں اقامت کہے کہ ظل شیطان و ام اصحابیان سے بچے گا، ہر بچہ کا نام رکھے، حدیث پاک میں ہے کہ کچے بچے (جو کم و نوں میں گر جائے) اس کا بھی نام رکھے، نام نہ رکھنے پر وہ بچہ اللہ عزوجل کے ہیاں شاکی ہوگا،

اور حکم کرنا بہت اچھی بات ہے تمہارے کتنے بچے ہیں؟ انہوں نے کہا کہ تین بیٹے، شریح مسلم اور عبد اللہ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بس آج سے تمہاری کنیت ابو شریح ہے۔ [تائی]

اس سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ نام کی معنویت زندگی پر اثر انداز ہوتی ہے، اچھی عرفیت، اچھے نام سے کردار و خصیت پر اچھا اثر پڑتا ہے اور برے نام، بُری عرفیت سے برالاٹ ہوتا ہے، جیسا کہ ابو جہل (جہالت کا باب) کی عرفیت نے اسے ساری زندگی حلق بگوش اسلام ہونے سے دور رکھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک صحابی تشریف لائے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا نام پوچھا تو بتایا گیا حزن یعنی پھر لی زمین، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نام ناپسند فرمایا اور کہا کہ اپنا نام سہل یعنی نرم زمین رکھ لوا، مگر انہوں نے نام تبدیل نہ کیا، کہا کہ یہ میرے باپ نے رکھا تھا، ان صحابی کے بقول ان کے خاندان میں سختی برابر قائم رہی، یہ نام کا اثر ہے۔ [بخاری]

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ منورہ جسے "یثرب" کہتے تھے، اس کے معنی میں جبرو زیادتی اور الزام کا مفہوم پایا جاتا ہے، اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا نام طاہ اور طیبہ رکھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تاکید کی کہ "یثرب" کو "طیبہ" خوشنگوار عمدہ کہا جائے، مدینہ کے معنی شہر کے آئے ہیں، چونکہ یہ مدینۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم ہے، اس لئے اس کا نام یہی مدینہ پڑ گیا، اب اگر بغیر کسی اضافت مدینہ کہا جائے تو اس سے مراد مدینۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم طیبہ ہی ہوگا، مدینہ میں بخار کی وبا (بیماری) عام تھی، بڑی شدت کا بخار ہوتا تھا، اکثر آنے والے اس میں متلا ہو جاتے تھے، تو وارد اس کی زد میں آجاتے، جس کی وجہ سے وہ جلد ہی وبا سے رخصت ہونا چاہتے تھے، اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کی شققیں (ٹکنیس) جھیلے پر جنت کی بشارت سنائی اور اس کا نام طیبہ رکھ دیا تو نام بد لئے کی برکت سے مدینہ منورہ کی فضائل اللہ کے فضل و کرم سے خوشنگوار ہو گئی، اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب میں دیکھا کہ ایک کالی کلوٹی عورت مدینہ منورہ سے نکل کر جھنڈ جہاں یہودیوں کی آبادی تھی کی طرف چلی گئی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وہ وبا (بیماری) جو ہوا کے خراب ہونے سے پھیلتی ہے یعنی FLU تھی جو بیہاں سے

اس طرح ایک صحابی کا نام الجبار (جبر و ظلم کرنے والا) سے بدل کر عبد الجبار (جبار کا بندہ) رکھ دیا، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا نام عبد اللہ (کعبہ کا بندہ) سے تبدیل کر کے عبد اللہ رکھ دیا، مشہور صحابی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا نام عبد اللہ عاصی (عاصی، عتلہ، حکم، غراب، حباب کے نام تبدیل فرمائے اور احرام کو زرد، عاصی کو جملہ اور بہرہ کو زینب سے بدل دیا۔ [من ابو داود]

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی ایک بیٹی کا نام عاصی تھا جسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بدل کر جمیلہ رکھ دیا۔ [مسلم شریف]

یہ بات ذہن نشیں رہے کہ صحیح اور درست نام نہ رکھنے سے بچے کی خصیت پر اچھا اثر نہیں پڑتا، اس لئے نام ایسا رکھنا چاہئے کہ جب بچہ بڑا ہو تو اسے اپنے نام پر فرموس ہو اور فخر اسی وقت محسوس ہوگا جب اس کا اچھا اسلامی نام رکھا جائے گا، اس ضمن میں ارشاد رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے "جس شخص کے تین بیٹے ہوں اور وہ ان میں سے کسی کا نام محمد نہ رکھئے تو وہ بالقین (ایمان و عشق) کے تقاضے سے جاہل ہے۔ [طریق شریف]

اللہ تعالیٰ کے نزدیک قیامت کے دن بدترین ناموں سے اس شخص کا نام ہو گا جس کو شہنشاہ کہتے ہوں گے، اللہ کے نزدیک بکھرترین نام عبد اللہ اور عبد الرحمن اور زیادہ اچھے نام حارث اور ہمام احمد، محمد، جبکہ بدترین نام حرب اور مرہ ہک ہوں گے۔ [ابوداؤد]

حضرت شریح بن حانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میرے والد اپنی قوم کے ساتھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے تو آپ نے ان سے ان کا نام دریافت کیا، انہوں نے جواب میں عرض کیا کہ میرا نام "ابو الحکم" ہے، اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "حکم خدا کے پیغمبر و اختیار میں ہے، تم نے ابو الحکم کنیت کیوں مقرر کی ہے؟" انہوں نے کہا کہ میری قوم میں جب بھی کسی معاملہ میں اختلاف ہوتا ہے تو فرقیں میرے پاس فصلے کے لئے آتے ہیں اور میں ان کے درمیان ایسا فیصلہ کر دیتا ہوں کہ وہ تمام راضی ہو جاتے ہیں اور میرے حکم تو سیل کر لیتے ہیں، اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "لوگوں کے درمیان فیصلہ

منتقل ہو گئی، اس لئے بہت سے علماء، مفسرین، شارحین نے یہ لکھا ہے کہ مدینہ منورہ کو اب "یثرب" کہنا صحیح نہیں ہے۔  
 نام رکھنے میں حد سے گزرنٹا گلوکرنا

یہ نہیں ہے۔  
 چنانچہ عالم صاحب نے دریافت کیا کہ آخر آپ نے یہ نام کیوں رکھا ہے؟ انہیوں نے بڑی سرست کے ساتھ فرمایا کہ اصل میں میں نے اپنے اس پیچے کے نام کے متعلق یہ سوچا کہ اپنے دیگر پیچوں کے ناموں پر ہموزن ایک بھی طرح کا نام ہوا رکھنا یہ بھی تھی کہ وہ نام قرآن پاک سے ہو، بہت تلاش کے بعد یہ نام سورہ القلم میں مجھے مل گیا اور میں نے یہ نام رکھ دیا، مہمان عالم نے کہا ابلیس، ابوہبہ اور فرعون بھی تو قرآن میں ہیں، کیا یہ نام کوئی رکھنا پسند کرے گا، لہا اخراج قرآن میں اس کا معنی دیکھا گیا تو "زیم" سنا پسند بھی کر سکتا ہے، میزبان کو بڑی پیشانی ہوئی اور اس پیچے کا نام بدل دیا گیا، ثار اشرف نام رکھا گیا، آج کل نام رکھنے میں ہم سے فلطیاں ہو رہی ہیں، جس سے ہماری تہذیب متاثر ہو رہی ہے، اس سے ہمیں پچنا چاہئے۔

نام بگاڑنا گناہ ہے

پیچوں کے حقوق میں سے یہ ہے کہ ان کا نام اچھا رکھا جائے اور اچھے نام کو بلا تے وقت بھی ملحوظ رکھا جائے، اسی طرح نام بگاڑنا بھی گناہ کی بات ہے، قرآن پاک میں اسے پیشہ اللہ عزیز کا الفسُوق کہا گیا ہے، لہذا کسی کے نام کو بگاڑ کر نہیں پکارنا چاہئے، اس میں خود گھر والوں کی طرف سے کوتاہی ہوتی ہے، وہ پیار میں مخفف (Short) کرتے ہیں اور پھر وہی نام بن جاتا ہے، اس سے پرہیز لازم ہے، حضور ﷺ نے ایک صحابی کا نام پوچھا صحابی نے کہا "اصرم" جس کے معنی کا مئے کے آتے ہیں، اللہ کے رسول ﷺ نے فرمایا تمہارا نام اصرم نہیں بلکہ "زرعة" ہو گا، جس کے معنی کھیتی اور جود و سخا کے ہوتے ہیں، بعد میں وہ صحابی اس نام سے معروف ہوتے، لہذا ہمیں اچھے ناموں کا التراجم کرنا چاہئے، مذہب اسلام یہ چاہتا ہے کہ اس کے ماننے والوں کی اولاد نیک اور مسلمان ہوں، پیچوں کی پرورش بہتر طریقے سے کی جائے اور اولاد جو نعمت الہی ہے اس کی قدر کی جائے تاکہ وہ بڑا ہو کر ملک و سماج اور خود والدین کے لئے نعمت بقیہ ص ۱۳۲ پر

اکثر یہ بات مشاہدے میں آتی ہے کہ جب کسی کے یہاں پچھے یا پیچے پیدا ہوتی ہے تو سب سے پہلے جس مرحلے میں والدین کا سابقہ پڑتا ہے وہ پچھے یا پیچے کا نام رکھنا ہوتا ہے جس کی روشنی میں پچھے سب کے لئے قابل محبت، قابل تو جا اور پر کشش بن سکے اور اس کے نام سے خاندان کی عزت و وقار بڑھے، خاندان بھر میں ہر فرد اپنی اپنی مرضی کا نام تجویز کرتا ہے لیکن جو نام تجویز ہوتا ہے، اس کے معانی پر غور نہیں کیا جاتا حالانکہ کسی بھی نام کے اثرات اس کے معانی کے اندر پوشیدہ ہوتے ہیں اور معنی یہ شخصی کردار کی تشكیل میں اہم رول ادا کرتے ہیں، اسی طرح اس کے نام سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ پچھے یا پیچے کس مذہب سے تعلق رکھتا ہے؟ کس قوم سے تعلق رکھتا ہے اور یہ کہ اس کا نام شرعی اسلامی ہے یا نہیں اور یہ کہ یہ نام اس پیچے کے لئے موزوں بھی ہے یا نہیں؟ اسی لئے مذہب اسلام نے معانی کے اعتبار سے اچھا نام رکھنے کا حکم دیا تاکہ پیچے کی زندگی کی شروعات کی پہلی اینٹ درست طور پر رکھی جائے، نام رکھنے میں غلوکی حد تک یکساں اوزان کا خیال رکھا جاتا ہے یعنی سارے پیچوں اور بیچوں کا نام ہم وزن ہو، حالانکہ ناموں کے سلسلے میں یہ التراجم غیر ضروری ہے، کبھی بھی اس کی پابندی بھوٹی معنویت پیدا کر دیتی ہے، ایک صاحب کے چند لڑکے ہیں، ایک کا نام شیم ہے، دوسرے کا نام سلیم ہے، تیسرا کا نام کریم ہے، پوچھا بچہ پیدا ہوا تو انہیں یہ سودا خبیط سایا کہ اس پیچے کا نام قرآن پاک سے اسی وزن پر رکھیں گے، چنانچہ تلاش بسیار کے بعد انہیں سورہ القلم میں "زیم"، "فظعل" گیا، انہیوں نے بغیر معنی پر غور کئے ہم وزن نام زیم رکھ دیا، کچھ دنوں بعد ان کے یہاں ایک عالم دین مہمان ہوئے، انہیوں نے میزبان کو اپنے لاٹلے پیچ کو "زیم" کہہ کر پکارتے ہوئے سنا، اس پر انہیں بڑا تعجب ہوا کہ بات اپنے میئے کو خود "زیم" کہہ رہا ہے، تعجب کی بات ہے، لیکن تحقیق کے بعد معلوم ہوا کہ اس پیچ کا نام

۱۹۹۲ء میں اسلامی میہشت کا ہمس کیر منصوب

## لوٹ پچھے کی طرف اے گردش ایام تو

J.M. Keynes نے ”نظریہ روزگار آدمی“ (بچت = سرمایہ کاری) پیش کیا جس نے عالمی نظام میہشت پر اپنے گھرے اثرات مرتب کیے جس پر اے برطانوی حکومت نے ”لارڈ“ کا خطاب عطا کیا، اس روے اندازہ ہوتا ہے کہ ۱۹۱۲ء میں ترقی یافتہ مالک بھی علم معاشیات کی اہمیت کو واضح نہیں کر سکے تھے، شاید ان پر کچھی اس علم کی افادیت نہیں کھل سکتی۔

جب کہ ایک اسلامی مفکر نے مسلمانوں کی فکر و مہیز دیا تھا اور سرمائے کو پس انداز کرنے کی تعریف وی تھی، نیز اس دور میں مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد میں دار تھی اور ان کی املاک کثیر، لہذا ان مسلم رؤساؤ امرا میں باہمی انتشار کے نتیجے میں مقدمہ بازی کا رجحان زیادہ پایا جاتا تھا، اس طرح مسلمانوں کی املاک و ورثہ مقدموں کی نذر ہو کرتا ہو اور پاد جوہری تھی، اس اسلامی مفکر نے آپسی معاملات کو افہام و تفہیم سے حل کرنے کی فکر دے کر سرمائے کے تحفظ کی سمت رہ جاتی کی، اس نے آپسی تراز عات کی کیفیت ان الفاظ میں بیان کی ہے:

”اول پر یہ عمل ہے کہ گھر کے فیصلے میں اپنے دعوے سے کچھ بھی کی ہو تو منظور نہیں اور کچھری جا کر اگر چہر کی بھی جائے ٹھنڈے دل سے پسند، گرد گرد بھر زمین پر طوفیں سے دودو ہزار بگڑ جاتے ہیں، کیا آپ ان حالتوں کو بدل سکتے ہیں؟“ ۱۹۳۰ء کے بعد جب مملکتوں نے اقتصادیات کی اہمیت و افادیت کو جان لیا تو سرمائے کی بچت پر زور دیا اور پس انداز کے تین درجے متعین کئے:

- (۱) اندر وون ملک بچت کے ذریعے سرمایہ اکٹھا کرنا۔
- (۲) دوسرے ترقی یافتہ ملکوں سے قرض لینا۔

بیسویں صدی کا ابتدائی دور مختلف تحریکات و نظریات کا دور تھا، سیاسی سطح پر وجود میں آنے والی تحریک ترک موالات اور تحریک جہالت نے ہندوستانی مسلمانوں کو معاشی و اقتصادی طور پر کم زور کر کے رکھ دیا تھا، اس سے پیش تر سلطنت مغلیہ کا تروال معمولی زخم شد تھا، ان حالات نے مسلمانوں کو ابتدا و آزمائش سے دوچار کیا۔

۱۹۱۲ء/۱۳۳۱ء میں ہندوستان کے ایک اسلامی مفکر نے مسلمانوں کی معاشی و اقتصادی قوت کو سنجالا دینے کے لیے ہم کیر نظریات و منصوبے پیش کیے، ان سطروں میں ہمیں انھیں کے مبتدا تر کن نظریات پر اچھا لگنگو مقصود ہے، پہلی لکات ان کی جھلک کچھ اس طرح ہے:

(۱) ان امور کے علاوہ جن میں حکومت دخل انداز بے مسلمان اپنے معاملات باہم فیصل کریں تاکہ مقدمہ بازی میں جو کروڑوں روپے خرچ ہو رہے ہیں پس انداز ہو سکیں۔

(۲) مسلمان اپنی قوم کے سوا کسی سے کچھ نہ خریدیں۔

(۳) بمبئی، کلکتہ، مدراس، رنگون، حیدر آباد وغیرہ کے توانگر مسلمان اپنے بھائیوں کے لیے بینک کھولیں۔

(۴) علم دین کی ترویج و اشاعت کریں۔

ان کلمات داش کے تحریے سے قبل ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس عہد کے معاشی حالات پر کچھ روشی ڈال لی جائے، معاشی و اقتصادی علوم کا مطالعہ پہلی جنگ عظیم کے بعد ۱۹۲۹-۳۰ء میں روما ہونے والی عالمی کساد بازاری کے نتیجے میں اہمیت کا حامل بنا، اس لحاظ سے جدید اقتصادی نظریہ کی ابتداء ۱۹۳۰ء میں ہوئی، ۱۹۳۲ء میں مغربی ماہر اقتصادیات جے ایم کیمز

تھا اور کہا تھا:

”اول تو یہ بھی کہنے ہی کے الفاظ ہیں، نہ اس پر اتفاق کریں گے نہ ہرگز اس کو نہیں گے اس عہد کو پہلے توڑنے والے جنہیں ہن حضرات ہی ہوں گے جن کی گز ر بغیر یورپیں اشیا کے نہیں۔“

مفکر اسلام نے ۱۹۱۲ء میں مسلمانوں کو آپس میں تجارت اور لین دین کی ترغیب دی تھی، ۱۹۲۹ء کے بعد جب کہ جرمی اور اٹی معاشری حاظت سے تباہ ہو چکے تھے یورپیں منڈی کی تشكیل ہوتی جو اس طرز کی تھی کہ وہ آپس میں ہی سرمایہ کاری کرتے، خرید و فروخت کرتے اور تجارت کو فروغ دیتے اور اس طریقے سے بہت جلد وہ ایک اقتصادی قوت بن گئے جس سے ان کی کرنی کا وزن و وقار بھی بڑھا اور آج ان کی کرنی عالمی اہمیت کی حامل اور تجارت پر اثر اندماز ہے، مفکر اسلام نے آپسی تجارت سے متعلق دو مثالیں دی تھیں:

”(۱) اہل یورپ کو دیکھا ہے کہ دیسی مال اگرچہ ولاستی کی مثل اور اس سے ارزائی بھی ہو گز لیں گے اور ولاستی گران خرید لیں گے۔ (۲) ہندو تجارت کے اصول جانتا ہے کہ جتنا تھوڑا فرع رکھے اتنا ہی زیادہ ملتا ہے اور مسلمان صاحب چاہتے ہیں کہ سارا فرع ایک ہی خریدار سے وصول کر لیں۔“

نصاری اور مشرک تو اپنی تجارت کے فروغ کے لیے کوئی موقع فروگز اشت نہیں ہونے دیتے لیکن ہمارے اپنے لاپرواہی کا شکار ہو کر معاشری تحریکی را جا پڑے، جب کہ اسلام نے حصول معاشر اور تجارت کو بھی خیر کے زمرے میں رکھا اور ثواب کی بشارت دی، مذکورہ تحریک مسلمانوں کی صنعتوں اور تیکڑیوں کے قیام سے متعلق کس قدر اہمیت کا حامل ہے یہ بات مخفی نہیں، معاشری ترقیات نے دنیا کو عالمی منڈی میں تبدیل کر کے رکھ دیا ہے، گلوب لائزیشن کا تصور اسی کی صراحت و وضاحت ہے لیکن اس ضمن میں مسلمانوں کی معاشری پیداوار کا تناسب کتنا ہے؟ یہ ایک الیہ ہے، مفکر اسلام کے منصوبے پر اگر مسلمان کان و در لیتے تو بر صغیر کی حالت مختلف ہوتی، اسلامی مفکر نے تیر انکتہ دیا:

(۳) کرنی کی پیداوار بڑھانا، آخر الذ کہ طریقہ خطرناک ہے جس سے معاشری تباہی کا اندیشہ ہے اس لیے بہتر طریقہ پس انداز یعنی سرمائے کی بچت ہے، افراط از رے ہمارا ملک ہندوستان دوچار ہے، اس پر ۲۰۰۸ء کے اقتصادی منصوبے میں قابو پانے کے لیے ترجیحی منصوبے بنائے بھی گئے اور آج اس پر بڑی حد تک قابو پایا جا چکا ہے، گرچہ قطعی نہیں لیکن ۲۰۰۸ء کے مقابلے میں غیبت ہے۔

اسلامی مفکر کے نظر یہ پر ۱۹۱۲ء میں عمل درآمد کی کوئی صورت نکل آتی تو آج مسلمان معاشری ترقی میں بجا ہے پسی کے ترقی یافتہ مالک سے دودبائی آگے ہوتے اس طرح عالمی سطح پر کم زور اسلامی مالک معاشری خوش حالی کے نتیجے میں ناقابل تغیر قوت ثابت ہوتے، بنیادی ضروریات سے فراغ کے بعد اپنی دفاعی قوت کو سوارتے اور اس کے سپارے تباہی و بر بادی سے بچ جاتے اور آج مسلمان مالک کی تنظیم مسٹکم ہوتی، UNO کی طرح اس کی بھی طاقت سلیم کی جاتی۔

اس مفکر کا دوسرا انکتہ ہے:

”اپنی قوم کے سوا کسی سے کچھ نہ خریدتے کہ گھر کا فتح گھری میں رہتا، اپنی حرفت و صنعت کو ترقی دیتے کہ کسی چیز میں کسی دوسری قوم کے محتاج نہ رہتے۔“

اسلام نے صنعت و تجارت کو حلال قرار دیا ہے نیز اس میں برکت بھی رکھی ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

اے ایمان والو آپس میں ایک دوسرے کا مال نا حق نہ کھاؤ مگر یہ کہ کوئی سودا تمہاری باہمی رضامندی کا ہو“ [ سورہ النہاد ۲۹، ۲۹]

آج جس طرح سے اسلام کے خلاف مغربی قوتیں سرگرم عمل ہیں اس سے مسلمان اضطراب کے شکار ہیں اور نوبت یہ آتی ہے کہ ان کی پیداوار (مغربی اشیا) کا غیر موثر بایکاٹ کیا جاتا ہے، اگر مفکر اسلام کے ۱۹۱۲ء کے منصوبے پر عمل ہو جاتا اور مسلمان آپس میں خرید و فروخت کر رہے ہوتے تو اس طرح کے بایکاٹ کی نوبت بھی نہ آتی جب کہ بایکاٹ صرف زبانی ہی ہوتا ہے اور عمل صفر، مفکر اسلام نے ایک صدی پیشتر اسے محسوس کیا

تک اس میں مبتلا ہیں یہ بتانے کی ضرورت نہیں، مفکر اسلام نے اسراف کی شدت کے ساتھ مذمت کی، آپ قبر پر چراغ واگر تی روشن کرنے سے متعلق تحریر فرماتے ہیں:

”اور قریب قبر سلاکانا اگر وہاں شکپھ لوگ بیٹھے ہوں نہ کوئی تالی (تلاوت کرنے والا) یا ذاکر (ذکر کرنے والا) ہو بلکہ صرف قبر کے لیے جلا کر چلا آئے تو ظاہر منع ہے کہ اسراف و اضاعت مال ہے۔“

واضح رہے کہ مزارات اولیا سے قریب خوبیوں کے لیے اور زائرین کو ہبہ لوت فراہم کرنے کی غرض سے جلانا لگ بات ہے اور یہ اسراف کے درجے میں نہیں۔

غرض کہ اس مفکر اسلام نے قوم کو بیدار کرنے کی انتہا کو شش کی، اس نے قوم کو ایمان کے لیے ہوں سے باخبر کیا، دشمنوں کی سازشوں سے متنبہ کیا، اس نے ایک شعر میں بیداری کا فلسفہ بیان کر دیا۔

سونا جنگل رات اندھیری چھائی بدی کالی ہے سونے والوں گئے رہیو چوروں کی رکھوںی ہے اس کے افکار کا پوچھا تھا کہ ”علم دین کی ترویج و اشاعت“ سے متعلق ہے، وہ ایک ماہر تعلیم تھا، وہ ۷۰ رکے لگ بھگ علوم و فنون میں مہارت رکھتا تھا، اس نے صاحب اور سرگرم علماء اور مدرسین کی ایک پوری ٹیم تیار کی جس نے قوم کی اسلامی تعلیم و تربیت کے لیے کاربائے نمایاں انجام دیئے، اس نے اسلامی نظام تعلیم کا احیا کیا جب کہ مغلیہ سلطنت کے زوال کے نتیجے میں اسلامی مدارس مغلوں الحوال ہو چکے تھے اور متحدہ ہندوستان میں بیپو و نصاری کے اشتراک سے جدید تعلیم کا ایسا نظام مرتب ہو چکا تھا جس میں دین سے دوری کا پیغام مضمون تھا، مغربی نظام تعلیم کو مغربی تہذیب و تمدن کے فروغ کے لیے نافذ کیا جا رہا تھا، اس نے علم و فن کے ہر شعبے میں رہنمائی کی، سائنس و فلسفہ، ریاضی و ہندسہ، تاریخ و جغرافیہ، معشاہیات و اقتصادیات وغیرہ، ہر علم و فن کو دین کی بنیادوں پر برداشت۔

اس کی تعلیمی بصیرت اور نظریات پر یوتیوریٹیوں اور کالجوں

”بمعبتی، رنگوں، مدارس، حیدر آباد وغیرہ کے تو انگر مسلمان اپنے بھائی مسلمانوں کے لیے بینک کھو لئے، سود شرع نے حرام قطعی فرمایا ہے مگر اور سو طریقہ نفع لینے کے حلال فرمائے ہیں۔“

یہ امر مخفی نہیں کہ موجودہ بینکنگ کے نظام کی بنیاد سود مرکب Compound Interest System پر ہے، اقتصادی منصوبے کے لیے سرمایہ ریٹریٹ کی پہلی کی حیثیت رکھتا ہے اور سرمائے کے نظام کو چلانے کے لیے بینک کی حیثیت مرکزی ہے، اسلامی مفکر نے بلا سودی بینکنگ کا تصور ۱۹۱۲ء میں دیا جبکہ ہندوستان میں چند بینک قائم تھے اور وہ بھی انگریزوں کے اور بینک کی اہمیت بھی کچھ ظاہر و واضح نہیں ہو سکی تھی، اس مفکر نے کرنی سے متعلق ایک کتاب بھی لکھی ہے نام ”کفل الفقیہ الفاہم فی احکام قرطاس الدراهم“ اس میں بلا سودی بینکنگ سسٹم پر بڑی جامع اور نتیجہ خیز تجاویز دی ہیں، یہ کتاب حملاء حریم مقدس کے ایک سوال کے جواب میں تصنیف قرمانی جو عربی اور اردو میں ہندو پاک کے علاوه دارالکتب العلمیہ بیروت سے بھی شائع ہو چکی ہے۔

حرام سے بچنے کی تعلیم قرآن مقدس نے دی ہے اور سود کو حرام قرار دیا، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

”اے لوگو کھاؤ جو کچھ زمین میں حلال پا کیزہ ہے اور شیطان کے قدم پر قدم نہ رکھو بے شک وہ تمہارا کھلادش ہے۔“

[ سورہ البقرہ ۱۹۸ ترجمہ: کنز الایمان]

ایک اور مقام پر قرآن مقدس میں ارشاد ہوتا ہے:

”اور اللہ نے حلال کیا تھی اور حرام کیا سود۔“ [سورہ البقرہ ۲۴۵]

مفکر اسلام نے ۱۹۱۲ء میں بلا سودی بینکنگ کا تصور دیا جبکہ ۱۹۲۰ء تک کوئی مسلم بینک قائم نہیں ہوا کا تھا، ۱۹۱۲ء میں مسلمان بیدار ہو لیتے تو آج عالمی بینکنگ سسٹم پر مسلمانوں کا کنٹرول ہوتا۔

یہ بات بھی لائق غور ہے کہ سرمائے کے تحفظ کے لیے اسراف سے پچنا ضروری ہے، موجودہ دور میں مسلمان کس حد

وہ محبت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں سرشار تھا اور اسی محبت کو اس نے عام کیا، اس نسبت سے اس کا نام ”محمد“ تھا، تاریخی نام ”المختار“ تھا لیکن وہ خود کو ”عبد المصطفیٰ“ لکھتا اور کہا کرتا تھا اور دنیا اسے ”اعلیٰ حضرت، امام احمد رضا محدث بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کے نام سے جاتی مانتی اور پہچانتی ہے، مفکر اسلام امام احمد رضا محدث بریلوی کی ولادت ۱۰ ارشوال ۱۲۷۲ھ/ ۱۸۵۶ء کو ہوئی اور وصال ۲۵ روز صفر ۱۳۳۰ھ/ ۱۹۲۱ء کو، آپ کی دینی و علمی خدمات اور افکار کی اشاعت عبد کی ضرورت ہے اور ایک علیٰ خدمت بھی۔

ص ۷۷ رکابیہ

اس خاک کے ذریوں سے ہیں شرمende ستارے

اس خاک میں پوشیدہ ہے وہ صاحب اسرار

گردن شجھکی جس کی جہانگیر کے آگے  
جس کے نفس گرم سے ہے گرمی احرار

وہ ہند میں سرمایہ ملت کا گھبیاں

اللہ نے بر وقت کیا جس کو خبردار

حضرت مجدد الف ثانی نے اسلامیان ہند کی رشد و بہادیت کے لیے سلاسل طریقت پختی، قادر یہ نقشبندیہ کو رواج دیا اور سلسلہ نقشبندیہ تو بعد میں آپ کی نسبت سے ”نقشبندیہ مجددیہ“ کے نام سے معروف ہوا، آج دنیا کے ہر نطے میں اس سلسلے کے فیض یافتہ حضرات پائے جاتے ہیں، حضرت مجدد الف ثانی اپنی اصلاحی کوششوں کے دوران ایک سال (۱۰۲۸ھ/ ۱۹۱۰ء) قلعے گوالیار میں نظر بند بھی رہے، جبکہ دو رپا بندی پانچ سال اور دو رپا زیاد بندی پچھے ماه پر محیط گزرا، آخری ایام میں آپ اپنی خانقاہ سر ہند میں خلوت گزیں ہو گئے اور اسی خلوت گزیتی کی حالت میں ۲۹ روز صفر ۱۳۳۰ھ/ ۱۹۲۱ء کو وصال فرمایا، سر ہند شریف میں آج بھی آپ کا مرقد انور مرچ خاص و عام ہے، آپ کی زریں تعلیمات روئے اسلام کا سلکھار اور راہ سلوک و معرفت کے لئے مثل قدمیں نورانی ہیں، التدرب العزت ہم سنیوں کو ان کے فیض و برکات سے مالا مال فرمائے، آمین۔

نیز جامعات میں تعلیم کی مناسبت سے ماسٹر درج (M.Ed.) کے ۱۸ مقامات (Thesis) لکھے جا سکتے ہیں، اس کی دینی خدمات کے دوسرے موضوعات پر عالیٰ حضور یونیورسٹیوں میں 28 سے زیادہ ڈاکٹریٹ (Ph.D.) کے مقامات اور درجن بھر ایج. فل (M.Fil.) کے مقامات لکھے جا سکتے ہیں، لیکن مرحلہ شوق ہنوز طے ہونا باقی ہے اور مزید جلوے آشکار ہو اچا ہے۔

وہ علم و فن کا بھر بکار تھا، وہ عرب میں بھی مقبول و مشہور تھا، علماء حرمین نے اسے قسم قسم کے اقبال و آداب سے نوازا، اسے ”امام المحدثین“ کہا، ”مفسر شہیر“ کہا، ”برکتہ الزمان“ کہا، اپنائیں شوام مفتدا جانا، اس کی تکاہ اپنے زمانے سے آگے دیکھا کرتی تھی، اس کی بصیرت کو دناتا مے مشرق اقبال نے بھی خراج عقیدت پیش کیا، اس کی ریاضی میں مہارت کے جلوے دیکھ لینے کے بعد علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے وائس چانسلر ڈاکٹر سر عیاں الدین احمد نے کہا کہ ”یہ سنتی صحیح معنوں میں نوبل پر اعزیز مستحق ہے۔“

اس کی مطبوعات و تحریرات نے ایک انقلاب برپا کر دیا، وہ سنتوں کا داعی تھا، وہ محافظ اسلام تھا، مجاہد اسلام تھا، پاسان اسلام تھا اور مفکر اسلام تھا، اس کی تصنیف کی اشاعت کئی سنتوں میں ہوتی تھی، برلنی، پشن، رام پور، ممبئی، آگرہ، سیتا پور، مکلتہ اور لاہور کے اشاعتی ادارے اس کی کتابیں بڑے چاؤ سے شائع کرتے تھے، اس کا ہمہ گیر اقتصادی منصوب ”تدبیر فلاں و نجات و اصلاح“ کے نام سے شائع ہوا اور افکار کے لیے ہمیز کا سبب بنا، اس کو مصلح قوم و ملت مولانا علی محمد خاں مدرسی (کلکتہ) کے ایک سوال کے جواب میں تحریر فرمایا، اس پر آج بھی عمل کی اتنی ہی ضرورت ہے جتنی کہ ایک صدی قبل تھی، وہ حسپاں ہند بھی ہے، حسان ہند بھی ہے، امام ہند بھی ہے اور شیخ ہند بھی ہے، اگر ہندوستان اس پر فخر کرے تو بھاگے، وہ فخر اسلام بھی ہے، اس نے مسلمانوں کے وقار کو بلند کیا، وہ مردموں کی تھا اور ایسا کہ بقول ڈاکٹر اقبال ہے

ہر لمحہ ہے موسیٰ کی نبی شان نبی آن  
گفتار میں کردار میں اللہ کی بربان

(ر: مشاقي احمد اويس امجدی)

# زواں سلم کے اسباب کیا ہیں؟

رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طریق زندگی کے مطابق زندگی گزارتی رہی، اللہ رب العزت نے ان کی حفاظت کی، ان کو غلبہ عطا فرمایا، باطل قوموں کی نظروں میں ان کا رعب بخدا دیا، یہی وجہ تھی جس طرف وہ رخ کرتے تھے فتح و نصرت ان کے قدم چوم لیتی تھی، کفار ناہنجار ان سے لرزتے تھے، آپ تاریخ اسلام کا مطالعہ کریں تو معلوم ہو گا کہ اسلام میں سب سے جنگ، جنگ بدل رہی گئی، جسے تاریخی صفحات میں "غزوہ بدر" کہا جاتا ہے یہ جنگ اس وقت لڑی گئی، جب مسلمانوں کے پاس داپنی ظاہری طاقت تھی نہیں مادی قوت بلکہ ہر اعتبار سے مسلمان کمزور تھے تعداد میں صرف تین سو تیرہ جنگ مقابل میں دشمن نو سو پچاس تھے، مسلمانوں کے پاس سواری کے لیے فقط سڑاونٹ اور دو گھوڑے اور دھیارے اور دھیار میں چھڑ رہیں اور آٹھ تلواریں جکھیں جکہ دشمنوں کے پاس سو گھوڑے، سات سو اونٹ اور بکثرت رہیں اور دیگر دھیار تھے مگر جب معز کہ آرائی شروع ہوئی، تلواریں چکیں تو کفار لرزہ براند ام ہونے لگے لاشوں کی لاشیں واصل جہنم ہوئیں، مسلمانوں کی دادشجاعت سے کافروں کا کلیچہ دلبے لگا اور دیکھتے ہی دیکھتے اللہ نے مٹھی بھر اور نہ تھے سرفروش فرزندان اسلام کو کامیابی و کامرانی سے ہمکنار فرمادیا، قرآن مقدس میں اس کا تذکرہ یوں ملتا ہے: اور بے شک اللہ نے بدر میں تمہاری مدد کی جب تم بالکل بے سرو سامان تھے۔ [سورة آل عمران ۱۲۳]

قارئین کرام! میں دعوت مگر دینا چاہتا ہوں کہ کفار مادی طاقت و قوت میں ہر لحاظ سے مسلمانوں سے قوی تر تھے جس کا تقاضا تو تھا کہ مسلمان کچل دیئے جاتے، ان کا نام و نشان مٹا دیا جاتا، انہیں صفحہ ہستی سے ختم کر دیا جاتا مگر ایسا کچھ بھی نہ ہوا بلکہ

حالیہ دنوں میں مسلمانان عالم جن حالات سے دوچار ہیں وہ کسی سے تھنی نہیں، کبھی مسلمانوں کے خون سے ہوئی کھلی جا رہی ہے تو کبھی ان کا گھر بارندرا آتش کیا جا رہا ہے، کبھی ان کے جذبات کو محو رکھنے کی ناپاک کوشش کی جا رہی ہے تو کبھی ان کی حق تلفی کی بے جا سی کی جا رہی ہے، کبھی شریعت مطہرہ میں تبدیلی کی آواز بلند ہو رہی ہے تو کبھی شعار اسلام کو مٹا نے اور بے اصل ہونے کی بات کی جاتی ہے غرض کہ ہر طرح مسلمانان عالم دن بدن مغلوب ہوتے جا رہے ہیں، دلت و خواری کے قعر عیقیق میں دفن ہوتے دکھائی دے رہے ہیں اور باطل قوموں کے سامنے دے کچلے نظر آتے ہیں ورنہ یہی وہ قوم تھی جس کی شان و شوکت کا ذکر کا چہار دانگ عالم میں بجتا تھا، جن کا غلبہ ہر طرف نظر آتا تھا، یہی وہ قوم تھی جس نے بڑے بڑے طوفانوں کا رخ موزا تھا اور بحر ہلکات میں گھوڑے دوڑائے تھے جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شاعر مشرق ڈاکٹر قابو نے کہا تھا۔

دشت تو دشت ہے دریا بھی نہ چھوڑے ہم نے  
بحر ہلکات میں دوڑائے گھوڑے ہم نے

مذکورہ تناظر میں آج کا سب سے بڑا اور اہم سوال یہ ہے کہ ترقی پذیر قوم مسلم کے زوال کا سبب کیا ہے؟ آخر تابا برا فرق کیوں؟ ہم جب مسلمانوں کے حالات، ان کے چال ڈھال، رہیں ہیں، نشیب و فراز، معیشت و معاملات پر غور و فکر کرتے ہیں تو اس زوال کا جو سبب حقیقی معلوم ہوتا ہے، وہ ہے اللہ کے حکم سے روگردانی اور اسوسہ رسول سے اعراض کر کے مغربی تہذیب و تمدن کو اپنانا، جب تک قوم مسلم صحیح معنوں میں اللہ کے احکام پر عامل رہی، اس کے حدود کی حفاظت کرتی رہی اور مصطفیٰ جان

کا پانی بہت کم ہو گیا اور لوگوں نے اس رسم کو پورا کرنے کا ارادہ کیا، جب عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ نے یہ بات دیکھی تو انہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں اس تمام قصے کو ایک خط میں لکھ کر رواش کیا، حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کا جواب لکھا کہ آپ نے بہت خوب کیا جو اس رسم قصے سے انہیں روک دیا، اسلام بے شک جاہلیت کی رسم کو مٹاتا ہے، میں نے اپنے خط میں ایک رقعہ لکھا ہے، اسے نیل میں ڈال دیتا، جب عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ کے پاس وہ خط پہنچا تو انہوں نے اس چھوٹے سے خط کو جو اس میں تھا، کھوکھو کر پڑھتا تو اس میں لکھا تھا کہ یہ خط خدا تعالیٰ کے بندے عمر امیر المؤمنین جانب سے نیل مصر کی طرف ہے، اما بعد: اسے نیل! اگر اس سے پہلے خود جاری تھا تو اب جاری نہ ہو اور اگر اس سے پہلے تو خدا کے حکم سے جاری تھا تو اب میں خدا نے قہار سے سوال کرتا ہوں کہ تمہیں جاری کرے، عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ نے اس خط کو طلوع صلیب سے ایک دن پیشتر نیل میں ڈال دیا جب صبح ہوئی تو دیکھا ایک ہی رات میں نیل سولہ سو لگن گز چڑھا آیا ہے اس دن سے وہ بری رسم مصر سے جاتی رہی۔

[تاریخ اخلاقنا: مترجم: مس ۱۵۵]

آپ اندازہ کریں کہ یہ کیسے اللہ کے بندے تھے کہ ایک حکم ہوتا ہے تو پانی بھی سرینا زخم کر دیتا ہے بات دراصل یہ ہے کہ ان بندوں نے رب کے آگے اپنا ماتھا بیٹکا تو اللہ نے ساری خدائی کو ان کے تابع فرمان کر دیا، یہ درحقیقت "من کان اللہ کان اللہ لہ" کی عملی قصور ہے۔

بلبل شیراز حضرت شیخ سعدی شیرازی علیہ رحمۃ اللہ القوی لکھتے ہیں: میں نے جنگل میں ایک آدمی کو دیکھا جو شیر پر سوار تھا میں حیران رہ گیا کہ یہ شخص شیر پر کس طرح سوار ہوا اور شیر اس کا مطیع و فرمابودار کیسے ہو گیا؟ حضرت سعدی فرماتے ہیں اس آدمی نے میری طرف دیکھا اور کہنے لگا۔

تو ہم گردن از حکم داور میچ  
کہ پیچدہ نہ گردن ز حکم تو پیچ  
یعنی تو اللہ کے حکم سے منہ نہ موزے تو تیرے حکم سے کوئی

اس کے برخلاف کفار ہر یہت کے شکار ہوئے آخر وہ کون ہی طاقت کار فرماتھی جو مسلمانوں کی پشت پناہی کر رہی تھی اور مسلمانوں کی طرف سے کفار سے نہرا آزمائی، یقیناً آپ کا یہی جواب ہو گا کہ وہ تعداد میں ضرور کم تھے، بھوکے پیاسے اور کمروں تھے مگر احکام خدا پر کار بند تھے حدود اللہ کے محافظ تھے، اپنے سینوں میں ایمانی حرارت اور رسول کی پچی محبت رکھتے تھے جس کی وجہ سے اللہ نے ان کی حفاظت فرمائی اور یہ نسخہ کامیابی صرف ان حق پرستوں کے ساتھ خاص نہ تھا بلکہ آج اور کل صبح قیامت تک کے جملہ فرزندان توحید کے لیے قرآن نے ضابطہ دے دیا اگر کامیاب ہونا چاہتے ہو، عزت و عظمت کے روشن مینار بننا چاہتے ہو تو ایمان کامل کی دولت اپنے دامن میں سمیٹ لو پھر کامیاب ہم ہی رہو گے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اور نہ سستی کرو اور نہ گم کھاؤ تمہیں غالب آؤ گے اگر ایمان رکھتے ہو۔

[آل عمران: ۱۳۹]

شاعر مشرق ڈاکٹر اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

آج بھی ہو جو برائیم سا ایمان پیدا

آگ کر سکتی ہے انداز گلستان پیدا

کامل الایمان بندوں کی حکومت نہ صرف نوع حق آدم پر ہوتی ہے بلکہ ان کی حکومت اللہ کی جمیع مخلوقات پر ہو کرتی ہے، تاریخ اسلام کا ایک زریں باب امیر المؤمنین عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سیرت طیبہ ہے، آپ کی سیرت پاک مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے عبد پاک میں جب مصر فتح ہوا تو عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ کے پاس وباں کے لوگوں نے آکر عرض کیا کہ اے امیر ہمارے اس دریائے نیل کی ایک عادت ہے جس کے بغیر یہ جاری نہیں ہوتا، آپ نے فرمایا وہ کیا؟ وہ کہنے لگے کہ جب ماہ حال کی گیارہ راتیں گزر جاتی ہیں تو وہ ایک نکواری اور اکلوتی لڑکی کو اس کے والدین کی رضا مندی سے لے لیتے ہیں اور اسے نہایت ہی نفیس اور عمدہ کپڑے اور زیور پہننا کر دیا یہ نیل میں ڈال دیتے ہیں، عمرو بن عاص رضی اللہ عنہ نے کہا کہ یہ بات اسلام میں کبھی نہیں ہو گی کیوں کہ اسلام جاہلیت کی رسم وہ کو مٹاتا ہے، لوگ یہ بات سن کر اس بات سے باز رہے مگر نیل

چھبھی منہ موزے گی۔

مسلمانو! خدارا اپنے حال زار پر رحم کھاؤ، اپنے کئے پر ندامت کے آنسو بھاؤ اور آئندہ ان خسیں افعال کے ارتکاب سے باز رہنے کا عدم مضمون کرو، یاد رکھو ابھی بھی وقت ہے تم اپنی کھوئی ہوئی عظمت و شوکت پا سکتے ہو، اپنا کھویا ہوا وقار حاصل کر سکتے ہو گر شرط ہے اللہ کی بندگی کرو، خدا کے واسطے، خدا کو مت بھولو، اس کے احکام سے بے نیازی نہ برتو، اس کے پیارے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اسوہ حسنے سے اعراض نہ کرو، ان کی علامی ہی ہماری کامیابی کی ضامن ہے اور ان سے روگروانی ہماری ذلت و خواری اور زوال کا حقیقی سبب ہے۔  
ان کے جو ہم غلام تھے خلق کے پیشو اربے  
ان سے پھرے، جہاں پھر اآلیٰ کی وقار میں

ص ۵۳ رکا قیمہ

قادری برکاتی قدس سرہ نے اغیار کے ناپاک عوام کو بھانپ لیا تھا، آپ نے مسلمانوں کے حال کو ماضی سے جوڑنے کی بہت کوششیں کیں، اس سلسلے میں آپ کی تالیفات و تصنیفات دیکھی جاسکتی ہیں، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ نے جس تحریک کی بنیاد رکھی تھی، علم و عرفان اور شعور و آگہی کا جو چراغ روشن کیا تھا اسی چراغ کی لوگوں کی تیز کرنے کے لیے آپ نے بعد وصال حضور مجاہد ملت کا انتخاب فرمایا تھا، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ کے زمانے میں علماء، مشائخ اور مذہبی رہنماوں کی کمی نہیں تھی لیکن دین کے نام پر متاثر کائنات لٹا دینے کا جو جذبہ حضور مجاہد ملت میں تھا وہ دوسروں میں نہ تھا، حضور مجاہد ملت نے اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ کے انتخاب کو کبھی داغدار ہونے نہیں دیا، آپ نے نائب اعلیٰ حضرت کی حیثیت سے پورے عرب و عجم میں یہ کہتے ہوئے پیغام رضا، فکر رضا اور مسلک رضا کی دھوم مجاہدی کہ۔  
کیوں رضا آج گلی سونی ہے  
اللہ میرے دھوم مچانے والے

آج قوم مسلم احکام خداوندی سے منہ موزہ کر شیطان کی قریم اس برداری، نفس کی بیرونی اور دنیا کی رُغبیں میں ایسی منہک ہو گئی ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ یہی مقصود زندگی اور منزل آخری ہے، ہماری غلطتوں کو قابو کرتے ہوئے امام اہل سنت سیدی سرکار اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔  
دن ہو میں کھونا جھے، شب صحیح نکل سو جھے  
شرم نبی خوف خدا یہ بھی نہیں وہ بھی نہیں  
رزق خدا کھایا کیا فرمان حق ثالا کیا  
شکر کرم ترس سزا یہ بھی نہیں وہ بھی نہیں

حالانکہ یہ انسان کی بہت بڑی غلطت اور انتہائی بھول ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو دار آزمائش اور دار عمل ہنایا ہے، ایک مقررہ وقت تک ہمیں اس میں آزمائش سے گزر کر حیات مستعار کی بھیل کر کے دار آخرت کی طرف کوچ کرنا ہے، اصل زندگی تو اخروی زندگی ہی ہے، جب تک اللہ کے ہندے اس دنیا سے ترک تعلق کر کے اخروی زندگی بھارنے کے لیے رب تعالیٰ کی بندگی کرتے رہے اللہ نے انہیں روز افروں ترقی اور بلندی عطا فرمائی، کائنات عالم کی ہر چیز اس کے کتابخانہ فرمان رہی، وہ اللہ کی ہر نعمت سے مستفید ہوتے رہے مگر جب سے نوگوں کے دلوں سے رب کی بندگی کا شوق اور یاد حق کا ذوق رخصت ہو گیا، اس کے احکام سے بے نیازی بر قی گئی توزع و عظمت، ظلیلہ و شوکت، کامیابی و کامرانی، ترقی و سر بلندی غرض ہر چیز ان سے روٹھ گئی اور ہر قسم کی برائی ماس باپ کی نافرمانی، اولاد کی حق تلفی، سودخوری، شراب نوشی، تمار بازی، چغلی و بد عہدی، جھوٹ و بہتان ترازی اور زنا جیسی موجب لعنت اشیا ہم میں زور پکڑنے لگیں اور دیکھتے ہی دیکھتے مسلمان ان رذیل حرکتوں کا رسایاں کیا، نتیجہ مسلمانوں کی وقعت رفتہ رفتہ کم ہوتی جل گئی پھر غذاب الہی کا لامتناہی سلسلہ شروع ہو گیا کبھی زوالہ تو کبھی ناگہانی آفات و بلیات کا ورود، کبھی سیالب کا قہر تو کبھی خشک سالی کا زور، کبھی قتل عام تو کبھی بنیادی حقوق کی پامالی۔

ماہنامہ سی دنیا بہمنی میں بھی شائع ہو رہا ہے

## سرکار غوٹا عظیم کادعوی اسلوب



ان پھولوں کے گرد کنی بڑے نوکیلے اور چھتے کا نئے بھی تھے جن کی  
ٹیس آج بھی ہر حساس دل میں محسوس ہوتی ہے، تخت حکومت  
کے لیے خون مسلم کی ارزانی جتنی اس دور میں ہوتی اس کی نظریکم  
نظر آتی ہے، مادی وسائل کی وسعتوں نے لوں کو دین سے دور  
اور دنیا وی ہوس کاریوں سے قریب تر کر دیا تھا، ذہنوں میں  
سازشوں اور فتنوں نے رنگ جھالایا تھا، عیش و طرب کی محفلیں  
آپا دا اور دنی قدریں پامال ہو رہی تھیں، امراء عیش کی شیوں میں  
مصروف، علماء حرص و آز کے اسی ارتقائی کی رذالت میں ڈوبتے  
جار ہے تھے، صوفیا اور زبادریا کاری کی دلدل میں دھنس چکے  
تھے، خود سری اور سرکشی فلکی و طیرہ اور تصادم و خون ریزی انسانی  
مشغله بن چکا تھا، طوائف الملوكی کے اس دور میں اسلام دشمن  
طاقوں نے بھی اپنے انتقاماند حوصلے کالئے شروع کر دیئے،  
طرح طرح کے عقائد مسلمانوں پر تھوپے گئے، نسب، خروج،  
رفض، اعتراض، باطنیت، قرامط کے درماندہ گروہ بھی اسی دور کی  
یادگاریں، یہودیت اور عیسائیت سے معرکہ آرائیوں کا سلسلہ  
چل پڑا تھا، اس دور کے اخیر مرحلے میں ایک بادی امت، محسن  
ملت اٹھا اور اپنے نشان سوندھتے سے اسلام کے ٹھنڈاتے چراغ  
کی لویں تیز کر گیا۔

اسلامی قدریں پھر سے زندگی کی حرارتیں لے کر اٹھیں اور افس و آف کی وسعتوں پر چھا گئیں، اس کی جان بخش صدائیں نے دلوں کی خوابیدگی کو بیداری بخشی، بیکی فرروں کو صحیح سمت عطا کی، جب و استبداد میں پست انسانیت نے چین کی سانس لی، اسلام کی سونی بزمیں آ راستہ ہوئیں، تصرف کے غبار میں اٹے چہرے پھر شفاف ہو گئے، اسلام کا رونے زیما ایمان کی چاندنی میں گھر

اسلام دعوت و اصلاح کا پیامبر ہے جس کی بنیاد حکمت اور خوش اسلوب موعوظت پر رکھی گئی، آقائے دو جہاں رحمت عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی حکیمانہ تہبیم اور دلکش اخلاق کے دلوں کی دنیا خیخ کی اور ان میں ایمان کے جگہ کا تے آفتاب روشن کئے، آپ نے اس جہاں رنگ و بوکی ظاہری محفل کو الوداع کہا تو کفر کی تاریکیوں کے پروپریاں پھر لکھ آئے، ارتدا دکا ایک سلسلہ چل نکالیکن آپ کے جانشین اکبر سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی پامروہی اور استقامت کے جذبوں سے لبریز مسامی جمیلہ نے اسلام کو سنبھالا دیا اور پھر حضرت فاروق عظیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانے میں اسلام کی نورانی شعاعیں بھروسہ برکی و متعتوں میں پھیل گئیں۔

حضرت عثمان غنی اور سیدنا مولائے کائنات علی مرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عزیم جمعین کا دور خلافت شورشیں اور فتنہ سامانیوں کی نذر رہا، جس کا نقطہ اخیر بد بخت یزید کی ازیٰ شقاوتوں اور ۲۱ ھ میں دنیا کے المناک ترین ساختیں کربلا کی شکل میں خود ارہوا، خلافت کے بعد امارت نے رنگ جھایا، اموی اور عیاںی دور حکومت اسلامی تاریخ میں روشن اور تاریک دونوں قسم کے نقوش رکھتا ہے، اس دور کی روشنی تو یہ ہے کہ اسلامی حکومت میں تقریباً اسی ممالک شامل ہو چکے تھے اور علوم و فنون کی تدوین نے حضرت مولائے کائنات کے دور میں جو سُنگ بنیاد رکھا تھا، وہ اب خوبصورت عمارت کی شکل میں تبدیل ہو چکا تھا، حدیث و تفسیر، نحو و صرف، بلاغت و ادب، فقہ اور اصول کے بنیادی مصادر اسی دور کی شاندار یادگاریں، وسائل حیات کی فراوانی اور مادیت کی بڑھتی قدریوں نے انسانوں کو خوش عیش اور پر رکلف پناہ ادا تھا لیکن

کے وہ گروں قدر نکات ارشاد فرماتے کہ آپ کے اساتذہ اور اساطین فن بھی انگشت پدندال رہ جاتے، افتاؤں سی، رشد و بدایت اور عواظ و تلقین بھی آپ کے نمایاں مشاغل تھے، آپ نے وعظ کا سلسلہ ۱۶ ارشوال ۵۲۱ ہنگل کے دن سے شروع فرمایا، ابتداءً جھجک رہی کیونکہ آپ بھی تھے اور بعد افصحائے عرب کا گہوارہ لیکن فیض رسالت تاب اور فیضان مرتضی نے آپ کی زبان مبارک میں ایسی روانی اور طلاقت پیدا کر دی کہ مضاہین کا ایک سیل رواں ہوتا جو آپ کے وہن مبارک سے نکلتا چلا جاتا، تا شیر ایسی ملی تھی کہ پتھر دل بھی موم ہو جاتے، سیاہ کار تائب ہوتے، تقویٰ شعرا و کوشاں ملتا اور کفر کی آلوگی میں لمحزے لوگ سرچشمہ اسلام کے قریب آ کر شفاف ہو جاتے، ستر ہزار افراد پیدا ہو گھوڑوں پر سوار آپ کی محفل و عظیں شریک ہوتے، آپ کے مواعظ حسنہ کو چار چار سوا فراؤ قلبید کرتے، اس محفل میں سینکڑوں افراد اسلام قبول کرتے، فض و فخور سے تائب ہوتے اور جب آپ یہ فرماتے "رجعنامن القال الی الحال" تو لوگوں پر وجد کی ایسی کیفیت طاری ہوتی کہ بے حال ہو ہو جاتے، بہتیمرے مرغ بسل کی مانند تڑپنے لگتے اور بعض تو وہیں جان جان آفریں کے پسروں کر دیتے۔

آپ اپنے خلوت کدے سے بہت کم نکلتے، جلال اور جمال کے عکم، رقيق القلب، نحیف الجش، متوسط قد، کشادہ سینہ، دراز ریش، بلند آواز اور خوش رفتار تھے، آپ کے رعب جلال کے سامنے کسی کو سرتاہی کی مجال نہ ہوتی، خلیفہ وقت کو جب کسی حاجت مند کے سلسلے میں خط لکھتے تو یہ تحریر فرماتے "عبدالقادر تم کو اس بات کا حکم دیتا ہے، تم پر اس کا حکم ناند اور اس حکم کی اطاعت واجب ہے۔"

حضور غوث اعظم نے پیشتر زبانی تلقین بدایت کی لیکن آپ سے چند تصانیف بھی یادگاریں جن میں کچھ آپ کے مواعظ حسنہ کے مجموعے میں:

- (۱) فتوح الغیب (۲) افتتح الرباہی (۳) غذیۃ الطالبین (۴)
- بشاہر الخیرات (۵) الیوقیت و الحکم (۶) اشیویضات الرباہی،

گیا، اسی ذات گرامی کو دنیا غوث اعظم، شیخ الاسلام، مجی الدین ابو محمد سید عبد القادر حسینی جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتی ہے جنہوں نے اپنے جد کریم سیدنا امام حسن مجتبی اور سیدنا امام حسین شہید کر بلماضی اللہ تعالیٰ عنہما کے قدم پر قدم چل کر اسلام کی ڈوہتی بعض کو زندگی کی حرارتیں بخشیں۔

پہلے سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاکیزہ اور اقیمت کے اجتماعی مطالعے سے ہم اپنی فکر کو تازگی بخشنے میں پھر ایک لگاہ آپ کے دعویٰ اسلوب پر۔

سرکار غوث اعظم سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ۷۰۷۰ھ میں حضرت ابو صالح موسیٰ چنگلی دوست کے گھر گیلان میں حضرت ام الخیر فاطمہ بنت عبد اللہ صومعی کے بطن مبارک سے پیدا ہوئے، اس وقت آپ کی والدہ ماجدہ کی عمر شریف سالہ سال کی ہو چکی تھی، آپ نجیب الظرفین سید، والد ماجد کی جانب سے حسینی اور والدہ ماجدہ کی طرف سے حسینی میں، آپ ابتداءً آفرینش سے کرامت آثار تھے، آپ نے شیرخوارگی کے زمانے میں بھی روزے کے اوقات میں شیر مادر نوش نہ فرمایا، شکم مادر بھی میں والدہ ماجدہ کی تلاوت سن کر ۱۵ ار پارے حفظ کر چکے تھے، پہچنی ہی سے ہر ایک آپ سے شفقت و اکرام کا معاملہ رکھتا، ۱۸ سال کی عمر میں علوم ظاہری کی تحصیل کے لیے عروں الہاد بعد امام قدس پسخنچہ اور نامور ان فن سے بھر پور استفادے کئے جن میں عارف باللہ حضرت حمادہ باس قدس سرہ اور قاضی ابوسعید مبارک مخزوی قدس سرہ خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔

ان میں آخرالذکر حضرت مخزوی سے آپ کو غایت درج عقیدت تھی اور پھر بھی آپ کے شیخ طریقت ٹھہرے، آپ ہی کے ارشاد کے مطابق شاہ جیلیاں نے مدرسہ باب الازج میں درس و افادہ کا سلسلہ شروع کیا، آپ کے قدومنت لزوم سے طلباء کا اس قدر اذدحام ہوا کہ قدمیم عمارت ناکافی ہو گئی تو بدداد کے علم دوست حضرات نے اسے وسعت دے کر شاندار نی عمارت تیار کرائی اور "مدرسہ قادریہ" نام رکھا، آپ کا درس تفسیر، حدیث، فقہ، اصول، نحو اور تجوید کے موضوعات پر محیط ہوتا، تفسیر و حدیث

قرآن تو ایمان بتاتا ہے انہیں  
ایمان یہ کہتا ہے مری جان بیں یہ  
عرصہ قدیم سے زندگی صفت نامہ صوفیوں کا ایک گروہ  
ربا ہے جو یہ کہتا ہے کہ ہم اتباعِ مصطفیٰ اور ان کی شریعت کی  
کیا ضرورت؟ ہم تو اللہ تک پہنچ چکے، رسول کی اتباع کی اب کیا  
 حاجت؟ اس زندگی گروہ کو منتبہ کرتے ہوئے سرکار غوث اعظم  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

”تم اپنی نسبت اپنے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ صحیح  
کرلو، جو صحیح معنوں میں آپ کا بیرون کار ہوا اس کی نسبت صحیح  
ہے، اتباع کے بغیر تمہارا یہ کہہ دینا مفید نہیں کہ میں حضور  
کی امت میں سے ہوں، جب تم اقوال و افعال میں حضور  
انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی اتباع کرو گے تو آخرت میں  
آپ کی صحبت میں ہو گے۔“ [فتح الربانی، ص ۹۱]

ایسی میں دوسری جگہ یوں ارشاد فرماتے ہیں:  
”جو شخص نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی نہیں کرتا، ایک  
باقھ میں آپ کی شریعت اور دوسرے باقھ میں قرآن یا اک  
نہیں تھامتا، اس کی رسالی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ تک نہیں ہو سکتی،  
وہ تباہ اور بر باد ہو جائے گا، مگر اسی اور حلالت اس کا مقدار  
ہو گی، یہ دونوں بارگاہ الہی تک تیرے رہنہاں، قرآن پا ک،  
تمہیں در بار خدا تک اور سنت، بارگاہ مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ  
علیہ وسلم تک پہنچائے گی..... جو شخص آداب  
شریعت نہیں اپناتا، قیامت کے دن آگ اسے ادب  
سکھائے گی۔“ [فتح الربانی، ص ۹۱]

ایک اور جگہ یوں ارشاد فرماتے ہیں:  
”اے لڑکے! اپنے دل کو رزق حلال کے ذریعے صاف کر،  
تجھے معرفت الہیہ حاصل ہو جائے گی، تو اپنے لئے کو، اپنے  
لباس اور دل کو پاک صاف کر، تجھے صفائی مل جائے گی،  
تصوف صفائے بناتے، اے اون کا لباس پہنچنے والے، تصوف  
میں سچا صوفی وہ ہے جو اپنے دل کو اپنے مولا کے مساواے  
پاک کر لے اور یہ مقام رنگ بر لگے کپڑے پہنچے، چہروں کے

(۷) المواہب الرحابیہ (۸) جلاء الخاطر (۹) سرالاسرار (۱۰)  
رووالرفضۃ (۱۱) تفسیر القرآن الحکیم (۱۲)، جلدیں (۱۲) مجموعہ  
کلام، جیسی کتابوں کا شمار آپ کی نگارشات میں ہوتا ہے، حضور  
غوث اعظم کی مختلف ازواج نکرات میں سے گیارہ شاہزادے اور  
ایک شاہزادی تولد ہوئیں۔

سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا وصال مبارک ۱۱  
ربيع الثانی ۱۲۶۵ھ/۱۸۴۱ء میں ہوا اور زائرین کے ہجوم کے سبب  
دوسری شب میں اسی جگہ تدقین عمل میں آئی جہاں آپ درس و  
افادہ کی بساط بچھاتے تھے، خانوادہ رسالت کے متاز بزرگ  
سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے انتشار فتن کے دور میں  
جس طرح ملت اسلامیہ کے وجود کو سنبھالا دیا اور باطل کے سامنے  
اعلانے کلیتِ الحق کی جیسی قائدانہ ذمہ داریاں نجاتیں، وہ اپنے  
آپ میں بے نظیر ہیں۔

سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی تقریروں اور  
تحمیریوں میں امت کے ہر طبقہ کی اصلاح و تذکیر اور دعوت و  
ارشاد کا فریضہ انجام دیا، آپ نے عقائد سے لے کر اعمال تک،  
علم سے لے کر عمل تک، خانقاہ سے لے کر سیاست تک، تجارت  
سے لے کر تعلیم و تدریس تک ہر طبقہ امت کی بے راہ روی کی  
اصلاح فرمائی اور اس ذیل میں آپ نے کسی کا لحاظ نہیں فرمایا،  
آپ کو خدا ادا ایسا رعب حاصل تھا کہ کسی کو آپ کے سامنے  
مجالِ دم زدن تھی، میں یہاں چند اقتباسات بطور مثال پیش کرتا  
ہوں، تفصیل کے لئے آپ کی تصنیفات مبارکہ اور مجموعہ باۓ  
خطبات کا مطالعہ کرنا چاہیے۔

اتباع ذات مصطفیٰ علیہ السلام ایمان کی روح ہے، وابستگی  
مصطفیٰ کے بغیر ہر چیز اور ہر عمل اکارت ہے، امام عشق و محبت  
نے کیا خوب فرمایا۔  
جان ہے عشقِ مصطفیٰ، روز فروں کرے خدا  
جس کو ہو در کا مزہ، نازد و اٹھائے کیوں  
اللہ کی سرتا پ قدم شان میں یہ  
ان سانہیں انسان، وہ انسان میں یہ

رہے ہو..... اے مولویو، اے فقہ ہو! اے زاہد! اے عابد! اے صوفیو! تم میں کوئی ایسا نہیں جو توہہ کا حاجت مند ہو، ہمارے پاس تمہاری موت اور حیات کی ساری خبریں ہیں۔ سچی محبت جس میں تغیر نہیں آ سکتا وہ محبت الہی ہے، وہی ہے جس کو تم اپنے دل کی آنکھوں سے دیکھتے ہو اور وہی محبت روحانی صدیقوں کی محبت ہے.....

اے نفس، خواہش، طبیعت اور شیطان کے بندوں! میں تمہیں کیا بتاؤں میرے پاس توحیق درحق، مغزور مغز اور صفا درصفا توڑنے اور جوڑنے کے سوا کچھ بھی نہیں ہے یعنی توڑنا مساوا اللہ سے اور جوڑنا اللہ سے..... اے منافقو! اے دعویٰ کرنے والو! اے جھوٹو! میں تمہاری ہوس کا قاتل نہیں، اہل دل کی محبت اختیار کرو، تاکہ تم کو بھی دل نصیب ہو، لیکن تمہارے پاس تو دل بے ہی نہیں، تم تو سراپا نفس و طبیعت اور ہوا و ہوس ہو..... اے بعداد کے رہنے والو! تمہارے اندر نفاق زیادہ اور اخلاص کم ہو گیا ہے اور بے عمل باتوں کی فراوانی ہے، عمل کے بغیر قول کس کام کا، تمہارے اعمال کا بڑا حصہ بے روح جسم کی طرح ہے، غفلت مت کرو اپنی حالت کو پہلوتا کہ تم کو رواہ ملے، اے عالمو اور زاہد! بادشاہوں اور سلطانوں کے لیے تم کب تک منافق بنت رہو گے تاکہ تم ان سے زر و مال، شہو تین اور لذتیں حاصل کرتے رہو.....

(اے مولوی!) تو حوال باطنی کو نہیں پہچانتا تو ان میں کلام کیوں کرتا ہے؟ تجھے اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل نہیں تو اس کی طرف کیوں بلا تا ہے؟ تو صرف اس مالدار کو پہچانتا ہے، اس بادشاہ کو پہچانتا ہے، تیرے لیے کوئی رسول و مرسل نہیں ہے، تو ورع اور پرہیز کے ساتھ نہیں کھاتا، تو حرام طریقے سے کھاتا ہے، دین کے بد لے دنیا کا کھانا حرام ہے، تو منافق بے دجال ہے، میں منافقوں کی دوکانوں کا دشمن ہوں، ان کی عقولوں کو تباہ کرنے والا ہوں، میرے کدال اس منافق کا گھر تباہ کر دیں گے اور اس کا یہاں سلب کر لیں

زرد کر لینے اور کندھوں کے جھکا لینے، اولیائے کرام کے واقعات زبان پر سجا لینے اور تصحیح و تبلیل کے ساتھ انگلیوں کے متحرک کرنے سے حاصل نہیں ہوتا، یہ مقام مولیٰ تعالیٰ کو سچے دل سے طلب کرنے، دنیا سے بے نیاز ہو جانے، مخلوق کو دل سے نکال دینے اور اپنے مولیٰ کے مساوا سے الگ تھلگ ہو جانے سے حاصل ہوتا ہے۔“ [الثقہ الربانی، ص ۹۰]

علمکار کے ایک طبقے کو بھی یہ غرور ہوتا ہے کہ ہمیں دوسروں کی دعاویں اور توہہ و استغفار کی کیا ضرورت ہے؟ دوسرا تو خود ہماری دعاویں کے محتاج ہیں اور ہم تو بخشے بخشائے ہیں، البتہ دوسروں کی مغفرت ہمارے طفیل ہو گی، ہمیں اب عمل کرنے کی کیا حاجت؟ اس طبقے کو متنبہ کرتے ہوئے سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

”علم چھلکا ہے اور عمل مغز، چھلکے کی حفاظت اس لیے کی جاتی ہے کہ مغز محفوظ رہے اور مغز کی حفاظت اس لیے کی جاتی ہے کہ اس سے تیل کالا جائے، وہ چھلکا کس کام کا جس میں مغز نہ ہو، اور وہ مغز بے کار رہے جس میں تیل نہ ہو، علم ضائع ہو چکا ہے کیوں کہ جب علم پر عمل نہ رہا تو علم بھی ضائع ہو گیا، عمل کے بغیر علم کا پڑھنا اور پڑھانا کیا فائدہ دے گا؟ اے عالم! اگر تو دنیا اور آخرت کی بھلائی چاہتا ہے تو اپنے علم پر عمل کر اور لوگوں کو علم سکھا۔“ [الثقہ الربانی، ص ۱۰۶]

”مجھے تیری مدح یا ذم، دینے اور نہ دینے کی فکر نہیں ہے، تیری خیر اور شر اور تیرے متوجہ ہونے یا نہ ہونے کو بھی میں خاطر نہیں لاتا، تو جاہل ہے اور جاہل کی پروانہیں کی جاتی، اگر تجھے موقع ملے اور تو اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تو تیری عبادت تم دو دو ہو گی، کیوں کہ یہ عبادت، جہالت پر مبنی ہے اور جہالت تمام ترقیات کا باعث ہے۔“ [ایضاً ص ۲۰]

”دیکھو! ہمارے نی صلی اللہ علیہ وسلم اپنے باہم سے سائل کو دیا کرتے تھے، اپنی اوثنی کو چارہ ڈالتے، اس کا دو دو دو ہوتے اور اپنا کرتے سیا کرتے، تم ان کی متابعت کا دعویٰ کیے کرتے ہو، جب کہ اقوال و افعال میں ان کی مخالفت کر

کرتے، ان کی صحبت تمہارے لیے محنت کا باعث ہوگی۔” [ایضاً، ص ۵۱]

لیکن ان علمائے سوے اور دنیادار مولویوں کی وجہ سے باعمل علمائے کرام اور صلحائے عظام کی محبت اور عقیدت کم نہ ہو جائے، اس لئے امت مصطفوی کو منتبہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”پہلے لوگ دین اور دلوں کے اطباء، اولیا اور صاحبوں کی تلاش میں مشرق و مغرب کا چکر لگاتے تھے، جب انہیں ان میں سے کوئی مل جاتا تو اپنے دین کی دواطلب کرتے اور آج تم فقہاء، علماء اور اولیاء بغرض رکھتے ہو جواب اور علم سکھاتے ہیں، نتیجہ یہ ہے کہ تم دوا حاصل نہیں کر پاتے۔“ [ایضاً، ص ۱۲]

عمل خیر کی تلقین کرتے ہوئے امت مسلمہ کو پند و نصیحت فرماتے ہیں، ذرا سلوب کا سوز اور تلقین کا انداز ملاحظہ فرمائیے، سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

”اے لڑکے! تو دنیا میں بقا اور عیش کے لیے پیدا نہیں کیا گیا، اللہ تعالیٰ کے ناپسید یہ امور کو تبدیل کر دے، تو نے سمجھ لیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے لیے لا الہ الا اللہ رسول اللہ پڑھ لینا کافی ہے، یہ تیرے لیے اسی وقت مفید ہو گا جب تو اس کے ساتھ کچھ اور امور (اعمال صالح) ملائے گا، ایمان اقرار اور عمل کا نام ہے، جب تو گناہوں، لغزشوں میں مبتلا اور احکام الہی کی مخالفت کا مرٹکب ہو گا، ان پر اصرار کرے گا، نہماز، روزہ، صدقہ اور افعال خیر ترک کرے گا تو یہ دو شہادتیں تجھے کیا فائدہ دیں گی؟

جب تو نے لا الہ الا اللہ کہا تو یہ ایک دعویٰ ہے، تجھے کہا جائے گا اس دعوے پر دلیل کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کا حکم دیا ہے ان کا ادا کرنا، جن سے منع کیا ہے ان سے باز رہنا، آفتوں پر صبر کرنا اور تقدیر الہی کو تسلیم کرنا اس دعویٰ کی دلیل ہے، جب تو نے یہ عمل کیے تو اللہ تعالیٰ کے لیے اخلاص کے بغیر مقبول نہ ہوں گے، قول بغیر عمل کے اور عمل بغیر اخلاص اور ایمان سنت کے مقبول نہیں۔“ [ایضاً، ص ۱۰]

امت مسلمہ کو آخرت کی تیاری اور قبول حق کی تلقین اور دنیا

گے جس کا وہ دعویدار ہے۔“ [الحق اربابی، ص ۲۲۳]

اگر کوئی رحمت اور برکت برقرار رہے تو اے اللہ کی طرف سے جان کر شکر ادا کرو کیوں کہ اللہ ہی ہر شے پر قادر ہے، اللہ کو اپنی قدرت میں کامل سمجھو، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنه کی پیروی کرو، حضور خی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر قرآنی آیات مختلف طریقوں سے اتاری گئیں اور کشف و معرفت کی ہر دوسری حالت اپنی بہیل حالت سے اعلیٰ وارفع ہو کر تی تھی اور باں جب کبھی التوا اور حجاب وارہ وہ تا تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم استغفار سے کام لیا کرتے، استغفار طبییر وندوین ذات اور جلائے قلب کا موجب بنتی ہے، استغفار ہی بندے کا بہتر حال ہے۔

توبہ اور استغفار ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام کی میراث ہیں، جب حضرت آدم علیہ السلام نے اپنا ارادہ اور خواہش اجاگر کی تو خدا نے حالات بدل دیئے، پھر حضرت آدم علیہ السلام کو جب اس کا حساس دلایا گیا تو انہوں نے بھی استغفار سے کام لیا کہ ”اے ہمارے پروردگار! ہم نے اپنے نفس پر ظلم کیا ہے اور اب اگر تو ہمیں معاف نہیں فرمائے گا تو ہم دامگی خسارے میں رہیں گے۔“ پھر اللہ رب العزت نے ان کی توبہ قبول فرمائی اور انہیں شعور و آگاہی بخشی اور توبہ کے اسرار ان پر مکشف کیے اس طرح انہیں دنیا میں رہنے کی جگہ ملی اس میں ان کی اولاد بھی رہنے لگی، پس بندے کو ہر حال میں نیازمندی اور استغفار کو اپنا ناچاہی کے یہ تفہیم اور وصف ہے۔

پھر ایسے دنیادار مولویوں سے بچنے کی تلقین کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

”ان لوگوں کی بات سنو جو اپنے نفس کو خوش کرتے ہیں، بادشاہوں کے سامنے ذلت اختیار کرتے ہیں، انہیں اللہ کے اوامر و نوای نہیں سنا تے، اگر سنا تھیں بھی ہی تو ازراہ منافق اور تکلف سنا تھیں گے، اللہ تعالیٰ زمین کو ان سے اور ہر منافق سے پاک فرمادے یا انہیں توبہ کی توفیق دے اور اپنے دروازے کی جانب پدایت عطا فرمائے۔“ [ایضاً، ص ۲۲۵]

”تم ان علماء کی صحبت اختیار نہ کرو جو اپنے علم پر عمل نہیں

کا خون چوں کر لاتے ہو اور مجھے پیش کرتے ہو، خلیفہ یہ دیکھ کر لے ہوش ہو گیا، حضرت شیخ نے فرمایا:  
خدا کی شیخ! اگر رسول اللہ ﷺ کے تعلق کا پاس نہ ہوتا تو یہ خون بہتا ہو اخیفہ کے محل تک پہنچ جاتا۔ [قلائد الجواہر، ص ۳۰]

سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ بر سر منبر سلاطین اور خلفاً و امراً کو کار خیر کا حکم دیتے اور برے کاموں سے منع فرماتے، ظالموں کے والی بانے پر بانخوف اور مذکور اکار فرماتے، جب خلیفہ وقت مقتضی لامر اللہ نے ابوالوفا تیجی بن سعید المعروف پہ این مذکور ظالم کو قاضی مقرر کیا، تو آپ نے بر سر منبر خلیفہ کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

”تو نے ایک ظالم ترین شخص کو قاضی مقرر کر دیا ہے، بل قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ارحم الراحمین کو کیا جواب دے گا؟ خلیفہ کا پیغام اور اس کی آنکھوں سے میل اشک روایہ ہو گیا اور اسی وقت قاضی مذکور کو معزول کر دیا۔“ [قلائد الجواہر، ص ۲۶]

سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ وقت کو خط لکھتے تو اس اندام میں لکھتے:

”عبد القادر تمہیں یہ حکم دیتا ہے، اس کا حکم تم پر جاری اور اس کی اطاعت تم پر واجب ہے، وہ تیر مقتضی اور تجھے پر جنت ہے۔“ خلیفہ کو مکتوب گرامی ملتا تو کھڑے ہو کر اسے بوس دیتا۔ [زہدۃ الاسرار، ص ۵۲]

آج کل عام طور سے صوفی یا خانقاہی کہلانے والے نام نہاد افراد کا یہ رادر ہتا ہے کہ کسی کو برامت کہو، صوفیہ کسی بد مذہب کو بھی برائیں کہتے ہیں اور نہ ہی ان سے میل جوں ترک کرتے تھے۔ ایسے نام نہاد صوفیہ کے لئے سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تحریرات تازیۃ عبرت میں، آپ نے غنیۃ الطالبین میں باضابط طور پر اس زمانے تک موجود ہر بد مذہب فرقے کا رد فرمایا، یہ ایک تحقیقی موضوع ہے کہ حضرات صوفیہ نے اپنے دور کے بد مذہبیوں کا کس کس طور سے رد فرمایا؟ کوئی فاضل توجہ دیں تو اس موضوع پر ایک اچھی خاصی کتاب تیار ہو جائے، سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس ذیل میں بد مذہبیوں سے بچنے

کی رنگینیوں میں گرفتار نہ ہونے کی نصیحت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

”اے قوم! تم لوگ دنیا کے پچھے دوڑتے ہو یہاں تک کہ دنیا تھیں دے دی جاتی ہے، حالاں کہ دنیا اولیائے کرام کے پچھے بھاگتی ہے یہاں تک کہ دنیا نہیں اس حال میں عطا کی جاتی ہے کہ ان کے آگے دست بستے، سر جھکائے کھڑی رہتی ہے، تم اپنے نفس کو تو حیدر کی شمشیر برال سے مارو اور اس کے لئے توفیق کی خود پہنچو اور جا بہدہ کا نیزہ، تقویٰ کی ڈھال اور یقین کی تواریخ تو بھی اس سے نیزہ بازی کرو اور کبھی شمشیر زنی کرو، تمہارا یہ عمل برا برا رہے یہاں تک نفس تمہارا تابع فرمان رہے اور تم اس کے دو شرپ سوار ہو جاؤ، اس کی لکام تمہارے باقھ میں رہے، تم اسے لے کر خشک و تر میں سفر کرو، اس وقت تمہارا رب عزوجل تم پر مبارات فرمائے گا۔“ [الفتح الربانی، ص ۲۷۹]

سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ظالم حکمرانوں اور عوام کی اصلاح بھی بہت کھلے لفظوں میں فرمائی ”الفتح الربانی“ میں ارشاد فرماتے ہیں:

”تم رمضان میں اپنے نفسوں کو پانی پینے سے روکتے ہو اور جب افطار کا وقت آتا ہے تو مسلمانوں کے خون سے افطار کرتے ہو اور ان پر ظلم کر کے جو مال حاصل کیا ہے اسے لگتے ہو، اے لوگو! افسوس کہ تم سیر ہو کر کھاتے ہو اور تمہارے پڑوی بھوکے رہتے ہیں اور پھر دعویٰ یہ کرتے ہو کہ ہم موسیٰ میں، تمہارا ایمان تھی تمہیں۔“

ایک دفعہ خلیفہ وقت مسٹر جمیل باللہ ابوالمنظر یوسف ملاقات کے لیے آیا، سلام کیا اور درخواست کی کہ مجھے کچھ نصیحت فرمائیں اور ساتھی دو راہم و دنایر کی دو تھیلیاں پیش کیں جنہیں دو خادم ہھائے ہوئے تھے، آپ نے قبول کرنے سے انکار کر دیا، خلیفہ کے اصرار پر دو تھیلیاں باقھوں میں لے کر دبائیں تو ان میں سے خون پکنے لگا، آپ نے فرمایا:

”اے ابوالمنظر! تمہیں اللہ تعالیٰ سے حیان نہیں آتی کہ لوگوں

گفتگو فرمائی پھر کڑی تلقید شروع کی۔  
داعی کو حالات کی مکمل نیازی حاصل ہوئی چاہیے تاکہ وہ  
سماج کی دھنی رگ پر اپنی رکھ کے اور اپنی ذمہ داری قیادت کے  
تفاضلے پورے کر سکے، سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے  
اوراق حیات کے مطالعے سے یعنی یہی سبق ملتا ہے، دو راضر کو  
ایسی یہی ذمہ داری قیادت کی ضرورت ہے۔

ص ۲۳ کتابیہ

کی دلچسپی کے سامان کا یوں تذکرہ کیا ہے:  
”تمام غرباً جو خدمت اور محنت کرنا چاہیے تھے ان کیلئے کام  
کے نئے نئے موقع موجود تھے مثلاً باغ کی رکھوائی، حمام کی  
ملازمت اور بہان آنے والوں کے کپڑوں کی حفاظت، کسی  
چکی پر ایں، پچوں کو مکتب میں لے جانا اور واپس لا کر گھر چھوڑنا  
اور اس کے علاوہ بے شمار اور کام بھی تھے۔“ [الحد ۵۰]

اس شہر ( دمشق) میں غرباء کے لئے اتنی سہوٹیں کہ ان کا  
شمار مشکل ہے بالخصوص قرآن عظیم کے حفاظت کے لئے اور اس کی  
خواہش رکھنے والوں کے لئے، اس شہر میں ان کے عجیب حالات  
تھے گویہ صورت حال تمام مشرقی شہروں میں تھی، لیکن اس شہر میں  
آنے والوں کے استقبال اور اس کی وسعت کا اور یہ اندراز چھا-  
شمی افریقہ میں جو شخص فلاخ کا طبلگار ہوتا ہو حصوں علم کے لئے  
ان شہروں کا سفر اختیار کرتا، اسے یہاں ہر قسم کی سہوٹ میرا آتی،  
سب سے اہم یہ کہ وہ معیشت کے مسائل سے فارغ البال ہو جاتا، کم  
اگر اس کی بہت ساتھ دیتی تو وہ اجتہاد کے درج تک پہنچ جاتا، کم  
بہت کے لئے کوئی عذر نہ تھا سو اس کے کہ وہ خود نالائق  
اور لیت و لعل کا شکار رہا۔ [الحد ۲۵۸]

گویا کہ سیاسی نظام میں تبدیلی آنے کے بعد یا یوں کہیں کہ  
مملکت جدیدہ کے آنے کے بعد ہر طرف خوشحالی اور خدا تری کا  
دور آگیا اور یہ صرف اس لئے ممکن ہو سکا کہ سرکار غوث اعظم رضی  
اللہ تعالیٰ عنہ نے اسلامی انقلاب کے لئے مطلوبہ ساری چیزیں  
پیدا فرمادی تھی، اب صرف انہیں صن ترتیب کے ساتھ رہتا تھا  
اور اس کا خیر کو خالصین نے پائیں مکمل تک پہنچا دیا۔

کیتا کیا فرماتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:

”بِمَذْهَبِهِوں کی مجلس میں جا کر ان کی تعداد میں اضافہ کرے،  
دان سے قریب ہو، دلخیں سلام کرے کیونکہ بِمَذْهَبِ ہب کو  
سلام کرنا، انہیں دوست پہنانا ہے اس لئے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: آپس میں سلام کرو واجد دو باہم دوست ہو جاؤ گے۔  
اسی طرح بِمَذْهَبِهِوں کی ہم نہیں شاختیار کرو، دان کا قرب  
ڈھونڈو، نہ اوقات سرور اور خوشی کے موقع پر انہیں مبارک  
باد دو اور جب وہ مر جائیں تو ان کی نہماز جنائزہ نہ پڑھو، ان کا  
تذکرہ ہو تو ان کے لئے دعائے رحمت نہ کرو بلکہ تم ان سے  
جبار ہنا اور اللہ کے لئے ان سے دشمنی رکھنا اس لیکن کے  
ساتھ کہ ان کا مذہب ہب باطل ہے اور یہ خیال کرتے ہوئے کہ  
اس ترک تعلق میں عظیم ثواب اور کثیر اجر ہے۔

حضرت فضیل بن عیاض قدس سرہ نے فرمایا: جو شخص  
کسی بِمَذْهَبِ ہب سے محبت رکھے اللہ تعالیٰ اس کے عمل تباہ کر  
دے گا اور اس کے دل سے ایمان کا نور سلب فرمائے گا اور  
اللہ تعالیٰ کسی بندے کو اس طرز پر پائے گا کہ وہ بِمَذْهَبِ  
مَحْضِ اللَّهِ الْكَرِيمِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تھا ہے  
کہ اللہ تعالیٰ اس کے گناہ بخشن دے گا، اگرچہ اس کے پاس  
نیک عمل کا ذخیرہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہو۔ [نندی الطالبین]

سرکار غوث اعظم کی حیات طبیب کا مطالعہ کرنے پر یہ معلوم  
ہوتا ہے کہ دوسروں کو غوث اصلاح دینے سے پہلے خود اپنی اصلاح  
کرنی چاہئے ورنہ خاطر خواہ اڑتھیں ہو گا۔  
داعی کو فرق و فیور اور ظلم و ستم کے سامنے کبھی لکھنے نہیں لیکن  
چاہئے بلکہ برملا اظہار حق کرنا چاہئے، دیکھنے حضرت غوث اعظم نے  
ظالم عمر انوں سے لے کر ریا کارا کارا بہدوں، اپنے دور کے جملہ  
بِمَذْهَبِهِوں تک کے طبقات پر کڑی تلقید کی اور ان کی جانب سے  
ہونے والی ممکنہ شورشوں کی قطعاً پرواہ دی کی۔

داعی کو ابتدائی سے سر زنش کا انداز نہیں اپنا ناچاہئے بلکہ  
ذہنوں کو اپنے اخلاق، نرم گفتگو اور حکیمیہ تلقیم سے ہم آہنگ کرنا  
چاہیے، دیکھنے سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پہلے نرم نرم



# فضیلت رکارڈنگز اعظم

اسلام و مبارک

حضرت غوث اعظم عجمی اور نجیب الظرفین سید تھے، والد کی طرف سے حسینی اور والدہ کی طرف سے حسینی، آپ کے والد کا نام ابو صالح موسیٰ جنکلی اور والدہ کا نام ام الحیر فاطمہ تھا، آپ کے دادا ابو عبد اللہ اور نانا عبد اللہ صومی تھے، وطن مالوں "گلیل" ہے جسے ابو جیلان اور اہل عرب اسی کو جیل اور جیلان کہتے ہیں، یہ طبرستان کے پاس ایک علاقہ ہے جو جنم میں واقع ہے، اسی کے قصہ نیف میں آپ پیدا ہوئے، چار سال کی عمر میں جب آپ نے تعلیم کا آغاز کیا تو نبی اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کیا اور متواتر اخخارہ پارے پڑھ دیا، استاذ کی حیرت کی انتباہ رہی، استاذ نے پوچھا کہ مدرسہ میں پہلا دن ہے پھر یہ اخخارہ پارے کیسے یاد کیے؟ تو فرمایا کہ ششم ماوریں ہی اخخارہ پاروں کا میں حافظ ہو چکا تھا، اس لیے کہ میری والدہ اخخارہ پاروں کی حافظتیں، وہ روزانہ تلاوت کرتی تھی میں نے اللہ کے فضل سے ماں کے پیٹ میں سن کر یاد کر لیا تھا، بعض کتابوں میں چودہ پاروں کی حافظت لکھا ہے۔

تمام اہل علم کا اس امر پر اتفاق ہے کہ آپ پیدائشی ولی تھے، اسی لیے جب آپ مدرسہ جاتے تو اساتذہ آپ کا احترام کرتے، جگہ خود بخود کشادہ ہو جاتی، کبھی کھیل کو دیں یا دنیا وی امر میں مشغول ہوتے تو کانوں میں آواز سنائی دیتیں کہ کیا تو اسی کے لیے پیدا کیا گیا ہے، آواز دینے والا کہیں نظر نہیں آتا، آپ خوف کے سبب جا کر ماں کی گود میں چھپ جاتے، عبد طفیل میں رمضان کے دنوں میں طلوع صادق سے غروب آفتاب تک دودھ نہیں پیتے تھے۔

اساتذہ کرام آپ کے اساتذہ میں شیخ حماد بن مسلم، ابوالوفاء علی بن عقیل، ابوالخطاب محفوظ بن احمد الكلوازی، ابو الحسنین محمد بن القاضی ابی

حضرت سیدنا غوث اعظم شیخ عبد القادر جیلانی اللہ تعالیٰ کے مقرب اور برگزیدہ بندوں میں وہی مقام رکھتے ہیں جو سورج کو باقی ستاروں پر مرتضیٰ حاصل ہے یا انسان کے جسم کے باقی اعضا پر سر کو جو فضیلت حاصل ہے، سراج العورف فی الوصایا و المعارف میں شیخ ابو الحسنین احمد نوری مارہروی نے فرمایا کہ تمام اولیا پر سیدنا غوث اعظم رضی اللہ عنہ کی فضیلت جلیلہ متفق علیہ ہے، کسی جزوی فضیلت کی بیان پر اس اجتماعی منٹے کو توڑا نہیں جاسکتا، اسی کتاب میں مذکور ہے کہ جب اللہ کے حکم سے شیخ عبد القادر جیلانی نے فرمایا کہ میراً قدم تمام اولیاء اللہ کی گردنوں پر ہے تو میراً قدم اولیاً نے اپنی گردنوں کو ختم کر دیا، اس وقت حضرت خواجہ غریب نواز نو جوان تھے اور خراں کی کسی پیہاڑی میں عبادت و دریافت میں مشغول تھے جیسے ہی آواز سنائی دی فوراً آپ نے سرخ کر دیا اور کہا کہ اے میرے سردار اور آقا آپ کا قدم میری گردن ہی پر نہیں بلکہ میرے سر پر ہو، اللہ رب العزت کے حکم سے خواجہ کی اس سعادت مندی کا حال جب حضرت غوث اعظم کو معلوم ہوا تو آپ نے فرمایا عیاث الدین کے بیٹے نے اطاعت میں سبقت کی، پھر آپ نے فرمایا عنقریب ولایت ہندوستان خواجہ معین الدین کے حصہ میں آنے والی ہے، خواجہ نے عرض کیا ہمیں عراق عطا کیا جائے تو آپ نے فرمایا کہ عراق کی ولایت شیخ شہاب الدین سہروردی کو پہلے ہی مقدر ہو چکی ہے، غوث اعظم کی ولادت یکم رمضان ۷۰۷ھ لکھا ہے، شیخ ابو الحسنین جیلی کا ایک قول امام یافعی نے نقل کیا ہے کہ غوث اعظم کی ولادت ۷۰۷ھ میں ہوئی اور ۳۸۸ھ میں آپ بقداد اشریف لے گئے۔

غوثیت بھی فخر کرتی ہے، حضرت غوث اعظم کا ایک لقب یہ  
الافراد بھی ہے۔

### اکی مروید خاص کی سچی ارادت

حضرت غوث اعظم کے زمانے میں ایک بزرگ سیدی عبد الرحمن طفسو بھی نے ایک روز بر سر منیر فرمایا: میں اولیا میں ایسا ہوں جیسے کنگ سب سے اوپری گردن والا، وہیں حضرت غوث پاک کے ایک مرید خاص سید احمد رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی تھے، یہ سن کر انھیں ناگوار گزرا اور محسوس ہوا کہ یہ بزرگ ہمارے شیخ حضرت غوث اعظم پر اپنی برتری ظاہر کر رہے ہیں، بس گذری پھینک دی اور کھڑے ہو گئے اور کہا کہ میں آپ سے کشتی لڑانا چاہتا ہوں، حضرت سیدی احمد کو شیخ عبد الرحمن نے کمی مرتب سرے پیروں تک اور پیروں سے سر تک دیکھا اور خاموش ہو گئے، لوگوں نے سبب دریافت کیا تو فرمایا میں نے دیکھا کہ اس کے جسم کا کوئی روگنا رحمت الہی سے خالی نہیں ہے اور ان سے فرمایا گذری پہن لو، انہیوں نے کہا فقیر جس کپڑے کو اتنا کر پھینک دیتا ہے دوبارہ نہیں پہندا، بارہ روز کے راستے پر ان کا مکان تھا، اپنی وجہ کو آواز دی، فاطمہ میرے کپڑے دو، انہیوں نے وہیں سے با تھہ بڑھا کر کپڑے دیدیئے اور انہیوں نے با تھہ بڑھا کر لے لیئے، اس ماجرا کو دیکھنے کے بعد سیدی عبد الرحمن نے پوچھا تم کس کے مرید ہو، فرمایا سرکار غوثیت مآب کا غلام ہوں، اتنا سننے کے بعد سیدی عبد الرحمن نے اپنے دو مریدوں کو بعضاً دیکھا کہ جا کر سرکار غوث اعظم سے عرض کرو، بارہ برس سے قرب الہی میں حاضر ہوتا ہوں نہ آپ کو آتے دیکھا جاتے دیکھا، اور حوث اعظم نے اپنے دو مریدوں کو طفسو شیخ بھیجا اور فرمایا کہ راستے میں شیخ عبد الرحمن کے دو مرید میں گے ان کو واپس لے جاؤ اور شیخ عبد الرحمن کو جواب دو کہ وہ جو صحن میں ہے کیونکہ دیکھ سکتا ہے اسے جو دلان میں ہے، اور جو دلان میں ہوا سے کیسے دیکھ سکتا ہے جو کوٹھری میں ہو، اور وہ جو کوٹھری میں ہو، اسے کیوں کر دیکھ سکتا ہے جو نہیں ہے، اور وہ جو کوٹھری میں ہو، میں نہیں خائی خاص میں ہوں اور علامت یہ ہے کہ فلاں شب ۱۲ ربہ زار اولیا کو خلعت عطا ہوئے

یعنی، ابو غالب محمد بن الحسن الباقلاني، ابو ذکر یا تبریزی اور حضرت قاضی ابو سعید مبارک بن علی الْخَزَّوْمی وغیرہ ہیں۔

### علمی مقام اور تصنیفات

آپ اپنے وقت کے صاحب مرتبہ عالم و فقیہ تھے، سالوں تک فقہ و افتادہ کی ذمہ داری تھی، آپ کا مسلک حنبلی تھا، امام احمد بن حنبل کے مسلک پر فتویٰ دیتے تھے، بے پناہ علم و فضل کے مالک تھے، تقویٰ و طہارت، زبد و درع، اتباع سنت و شریعت میں اعلیٰ مقام رکھتے تھے، بکثرت کشف کے واقعات کتابوں میں مذکور ہیں، آپ سے بیشتر کرام پر کوفویت حاصل ہے، آپ نے کئی کتابیں بھی تصنیف فرمائیں، شعر گوئی پر قدرت رکھتے تھے، آپ کی تصنیفات میں غذیۃ الطالبین، فتوح الغیب، الفتح الربانی، بیان اخیرات، الوباب الرحمنی و الفتوحات الربانی، سر الاسرار، رد الراضہ، تفسیر قرآن اور علم ریاضی میں ایک کتاب ہے، روایتوں میں آیا ہے کہ آپ کی تصنیفات کی تعداد ۲۹۰۰ ہے، ہر سلسلے میں غوث اعظم کا فیضان جاری ہے۔

حضرت سیدنا غوث اعظم شیخ عبد القادر جیلانی کے فضائل و مناقب بیشتر ہیں، تمام ولیوں کا سلسلہ آپ تک پہنچتا ہے، جتنے بھی سلاسل صوفیا میں خواہ قادری، چشتی، قشیندی، سہروردیہ یہ سب کے سب غوثیت مآب کے فیض سے ہی جاری ہیں، یہ چار مشہور سلاسل ہیں، ان کے علاوہ بھی بہت سے سلسلے ہوئے کچھ میں کچھ ختم ہو گئے، قادری، چشتی، قشیندی، سہروردیہ کی بہت سی شاخیں ہیں۔

### سرکار غوث اعظم کی غوثیت

اصطلاح صوفیا میں ”غوثیت“ ایک درجہ اور مرتبہ ہے جو بہت کم ولیوں کو نصیب ہوتا ہے، حضور غوث اعظم کو اللہ نے ”غوثیت کبریٰ“ کے مقام رفیع سے سرفراز فرمایا اور اپنا قرب عطا کیا اور اپنے محبوبوں میں شامل فرمایا۔

حضور غوث پاک کو غوثیت کے علاوہ افراد کا منصب بھی بنشائیا گیا، صوفیا کے نزدیک یہ اتنا عظیم منصب ہے کہ اس پر

ظاہری میں کمال حاصل کیا، علم ظاہر کے ذریعہ آپ علم باطن کے قریب کرنا چاہتے تھے، اس لیے کہ علم ظاہر کے بغیر معرفت خداوندی حاصل کرنے کی دوڑ میں طالب راہ کے بھٹک جانے کے امکانات قوی ہوتے ہیں، سبی وجہ ہے کہ تمام اولیاء اللہ پہلے شریعت نبیو کے حصول کو ضروری قرار دیتے ہیں۔

حصول علم کے بعد حضرت سیدنا غوث اعظم کے استاذ قاضی ابوسعید مبارک مخوی کے ارشاد فرمانے کے مطابق غوث اعظم نے مدرسہ باب الازج میں تدریس کی ذمہ داری قبول فرمائی، آپ کے عالمانہ فاضلانہ تدریس کی شہرت کے عام ہوتے ہی طالبان علوم نبوت اور عاشقان شریعت کا جم غفار امنڈ پردا، طالبان محبت و عقیدت کی بھیڑ کے سامنے مدرسہ باب الازج کی عنیاں شکم پڑنے لگی اور حال یہ ہوا کہ طالبہ کو جگہ نہیں ملتی تھی، اس حالت کو دیکھ کر بعض اہل خیر نے زر کشیر صرف کر کے مدرسہ کی توسعی کی، اس وقت یہ مدرسہ باب الازج کی بجائے مدرسہ قادریہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔



## برائے ایصالِ ثواب

مرحوم بشیر احمد خواجہ احمد انصاری

منجاف

صاحبزادگان مرحوم بشیر احمد خواجہ احمد انصاری  
ممبئی

تھے یاد کرو کہ تم کو جو خلعت ملا تھا وہ بہتھا اور اس پر سونے سے قل هو اللہ شریف لکھی تھی، اتنا سنا تھا کہ شیخ عبدالرحمن نے سر جھکا دیا اور کہا صدق الشیخ عبد القادر وہ سلطان [امداد] الوقت۔

اس واقعہ سے حضور غوث اعظم کی قربت و مقبولیت کا پتہ چلتا ہے، غوث پاک خدا نے وحدہ لاشریک کی بارگاہ میں اس مقام پر فائز تھے جہاں رسول کی رسائی نہیں ہو سکتی، بڑی بڑی اوپنی گردیں والے آپ کی خدمت میں خمیدہ حاضر ہوتے، آپ کے مریدوں کی شان کے آگے اولیا زمانہ سر جھکاتے پھر آپ کی منزرات کا کوئی کیسے اندازہ کر سکتا ہے۔

## ایک نصیحت آموز حکایت

ایک دن خلیفہ مستحبہ باللہ نے حضرت سرکار غوث پاک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بارگاہ میں اشریفیوں کے دس توڑے نذر کیے، آپ نے لینے سے انکار فرمایا جیسا کہ آپ کا معمول تھا، لیکن خلیفہ کا جب اصرار بڑھا تو آپ نے ایک توڑا دیں با تھیں اور ایک بائیں با تھیں لے کر گڑا شروع کیا تو اشریفیوں سے خون پکنے لگا، آپ نے خلیفہ کو مقابض کر کے فرمایا کیا تم لوگوں کو خدا نے بزرگ و برتر سے شرم نہیں آتی کہ انسانوں کا خون چوستے ہو اور اسے جمع کر کے میرے پاس لاتے ہو یہ دیکھ کر خلیفہ پر ایسا اثر ہوا کہ غشی طاری ہو گئی۔

اہل اللہ کے نزدیک حرام مال کی کوئی قدر و قیمت نہیں ہوتی، اس لیے کمال حرام کے استعمال سے رحمت الہی دور ہو جاتی ہے، حرام مال کا استعمال عبادت و ریاضت کو اکارت کر دیتا ہے پھر عبادت کا ذوق و شوق ختم ہو جاتا ہے اور وہ یاد الہی میں اطف نہیں پاتا۔

حضرت سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی رحمت اللہ علیہ علم ظاہری و علوم باطنی دونوں میں یکساں کمال رکھتے تھے، جس طرح آپ کی دعوت و تبلیغ سے متاثر ہو کر ہزاروں لوگوں نے اپنے گناہوں اور برائیوں سے توبہ کی اور کشیر تعداد میں یہود و نصاری نے اسلام قبول کر لیا، اسی طرح آپ کی تدریسی خدمات سے بہتلوں نے علوم

(لز: مولانا کوثر امام قادری)



## غوث اعظم کی انقلابی تحریک اور

# اس کے دور اس نے تاریخ

ستھرا کرنے پر آمادہ ہیں، یہاں آپ کے خطاب و پر جلال تقریر کے چند اقتباسات پیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہوں، اس سے بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آپ حق پہنچانے میں کسی کی کچھ بھی رعایت نہیں فرماتے، ایک خطاب عام میں آپ نے بگڑے ہوئے علمائی یوں گرفت فرمائی:

”اے اہل آخرت کے راستے میں دنیادی ڈاکوو! اے حق سے ناواقف اتم ان عوام کے مقابلے میں گناہوں کے اعتراض کے زیادہ حقدار ہو، تمہارے پاس کوئی خیر بھی تو نہیں۔“

[فتح الباری، ۲۸۹]

ایک خطاب میں یوں فرماتے ہیں:

”اگر تمہارے پاس علم کا شر اور برکت ہوتی تو تم سلاطین کے دروازوں پر اپنے نفس کے حظ اور خوابیات کو پانے کی کوشش نہ کرتے، ایک عالم کے پاس ایسے دو پاؤں ہی نہیں ہوتے جن سے چل کر وہ مخلوق کے دروازے پر جاتے، زابد کے پاس ایسے دو باتھی نہیں ہوتے جن کے ذریعہ وہ لوگوں کے مال کو پکڑ سکے اور اللہ عزوجل کے محب کے پاس ایسی دو آنکھیں ہی نہیں ہوتیں جن سے وہ اللہ کے علاوہ کسی چیز کو دیکھ سکے۔“

[فتح الباری، ص ۲۰۲]

ایک وعظ میں یوں فرماتے ہیں:

”اے علم و عمل میں خیانت کرنے والو! اے اللہ اور اس کے رسول کے دشمنو! اے اللہ عزوجل کے بندوں کو جدا کرنے والو! تم ظاہر ظلم اور ظاہر نفاق میں مبتلا ہو، یہ نفاق آخر کب تک؟ اے علماء! اے زابدوں! تم دنیا اور اس کی شہوتوں و لذات کے ملنے سے کچھ حاصل کرنے کے لئے ملوک و

آخری قط

حضور غوث اعظم بیان فرماتے ہیں کہ ذاتی تیاری اور دوستوں کی حوصلہ افزائی سے پہلے ہی آپ نے وعظ کی مجلس شروع کر دی تھی اور یہ مجلس دو یا تین اشخاص سے شروع ہوئیں پھر رفتہ رفتہ لوگوں کا تہجوم ہونے لگا، یہاں تک ستر ہزار افراد شامل مجلس ہونے لگے۔

[فائدہ الجواہر، ۱۲]

پھر حاضرین کی تعداد اس قدر بڑھی کہ مدرسہ تنگ ہو گیا اور آپ فصیل بغدادی طرف اپنی رباط کی جانب باہر نکلے، لوگ آپ کی خدمت میں آتے تھے اور کشیر تعداد میں مخلوق خدا آپ کے باقہ پر توہہ کرتی اور اپنی زندگی کو اسلامی انوار و تجلیات سے معورہ منور کرتی۔

[النظم، حصہ ۱۰، ص ۲۱۹]

آپ کے خطاب کا عنوان صرف اور صرف اصلاح فکر و عمل ہوتا مجلس میں عوام و خاص، علمائے کرام حکام، سلاطین زباد، عباد بھی شریک ہوتے اور ہر ایک کی اصلاح فرماتے، برا یوں پر تقدیم فرماتے، اوصاف حسنہ اختیار کرنے کی دعوت دیتے، نہ ہی کسی کے رب و دبدبے سے مرغوب ہوتے اور نہ کسی سے خوف زدہ، انتہائی جرأت و بہت کے ساتھ اعلاء مکمل الحق فرماتے، آپ کے مواعظ و مجالس اور پر جوش بیانات کے ایک بڑے حصے کو افتح الربانی نامی کتاب میں تاریخ و مقام کی تفہیش کے ساتھ جمع کر دیا گیا، آپ کی اشتگلوا کا تیمور اور اسلوب بیان دیکھ کر ایسا محسوس ہوتا ہے کہ منبر خطابت پر نہیں بلکہ میدان جہاد میں برا یوں کے خلاف شمشیر بکھڑے ہیں، بدعات اور خرافات کا قلع قلع فرمارے ہیں، آپ کے جملے تیر و نشتر بن کر لوگوں کے دلوں میں چھوڑ رہے ہیں، گناہوں میں ڈوبانے کا نکاپ رہا ہے اور آپ اس کو صاف

یوسف علیہ السلام کے بھائیوں نے آپ کو قتل کرنے کی کوشش کی مگر نہ کر سکے، وہ کیوں کر ایسا کر سکتے جبکہ کہ اللہ عزوجل کے بیہاں آپ بادشاہ اور انیمیں سے ایک نبی تھے اور اس کے صدیقوں میں سے ایک صدیق تھے، اس کا فیصلہ ہو چکا تھا کہ آپ پر لوگوں کی بھلائی جاری ہو گی، اے دور حاضر کے منافقو! تم بھی اپنے ہی ہوتم چاہتے ہو کہ مجھے قتل کر دو، تمہارے پاس کوئی شرف نہیں تمہارے با تھے اس سے قاصر ہیں گے۔ [الثیر الربانی، ص ۲۲۳]

آپ کی تغیری کا اثر بہت گہرا ہوتا، جن علماء کے مقدمہ میں تابنا کی تھی، وہ آپ کے قریب ہوئے اور اپنی دنیا و آخرت دونوں سنواری اور نہ صرف یہ کہ خود روشن ہوئے بلکہ وہ پدایت اور اجالوں کی نہایتی کرنے لگے اس طرح علماء کا ایک بڑا طبقہ مشغولیتی کی ترویج و اشاعت کے لئے تازہ دم ہو کر اٹھ کھرا ہوا۔

جس طرح آپ علماء پر تنقید فرماتے ٹھیک اسی طرح حکام و سلاطین کی مذمت کرتے اور لوگوں کو ان کی رضا و خونووی کے لئے شریعت کے خلاف ورزی کرنے سے منع فرماتے، ایک مجلس میں آپ فرماتے ہیں:

”بہت سے لوگوں کے لئے بادشاہ خداون گئے ہیں، دنیا، دولت عایفیت اور قوت خداون گئی ہے اور حکم چلاتی ہیں، تم نے فرع کو اصل پناہیا ہے، رزق پانے والے کو رازق غلام کو مالک فقیر کو غنی، عاجز کو قوی اور مزدہ کو زدہ، جب تو نے دنیا کے جابریوں، فرعونوں، بادشاہوں اور دولت مندوں کی تعظیم کی اور اللہ عزوجل کو بھلادیا اور اس کی تعظیم نہ کی تو ہم کا بندہ قرار پائے گا، جس کی تعظیم کرے دی ہی تیرابت ہے۔“ [ص ۲۲۶]

علماء، امرا، سلاطین، حکام، قاضی، مفتی، صوفیا، زبان، عباد و ہر طبقہ کے افراد کی اصلاح پیش نظر تھی اس لئے اپنی مجلسوں میں سب پر تنقید فرماتے اور اسی کے ساتھ ہجع عام کو خطاب کرتے ہوئے ہر فرد بشر پر حملہ اور ہوتے، اپنے ایک وعظیں فرماتے ہیں:

”یہ زمانہ ریا، نفاق اور نافٹ مال بیور نے کاچے، اس میں اکثر وہ ہیں جو نماز پڑھتے ہیں، روزہ رکھتے ہیں، حج کرتے

سلاطین سے آخر کتنی منافقت کرو گے؟ تم اور اکثر بادشاہ اس زمانے میں ظالم اور اللہ عزوجل اور اس کے بندوں کے مال کے خائن ہیں، اے اللہ! منافقین کی شوکت کو توڑ دے ظالموں کا قلع قلع کر دے، زمین کو ان سے پاک کر دے یا ان کی اصلاح فرم۔“ [الفتح الباری ۱۴۳]

آپ کی تغیری و وعظ کا کثر حصہ اپنے عہد کے علماء کی مذمت پر مشتمل ہوتا، جسے سن کرتا بدلانے والے علماء مشتعل ہو جاتے اور آپ کی مخالفت کرتے، سامنے کسی کو بولنے کی جرأت تو نہ ہوتی لیکن تجھی مجلسوں میں آپ کے خلاف لب کشائی اور طرح طرح کی سازشوں کا ارتکاب کرتے، چنانچہ ایک خطاب میں آپ نے اس کی طرف یوں اشارہ فرمایا:

”اے عالم! تیرا کلام تیری زبان سے لکھتا ہے نہ کہ تیرے دل سے، تیری صورت سے نہ کہ تیرے معنی سے، اے منافقو! اللہ نہیں برکت نہ دے، تمہارے کام اس چیز کو سنوارنے میں صرف ہوتے ہیں جو تمہارے اور خلوق کے درمیان ہیں بجائے حق عزوجل کے، اے اللہ مجھے ان پر مسلط کر دے بیہاں تک کہ میں زمین کو ان کے وجود سے پاک کر دوں اس زمانے میں منافق کی علامت یہ ہے کہ وہ میرے پاس نہیں آتا اور مجھے ملتا ہے تو سلام نہیں کہتا اور اگر ایسا کرتا کہیں ہے تو محض تکلف سے کرتا ہے، یہ دین بتاہ ہو گیا، اس کی چار دیواری گر گئی۔

اے اللہ! اس کی تغیری میں میری مدد فرماء، اے منافقو! تمہارے باتحوں اس کی تغیری نہیں ہو گی، تم میں کوئی ایسا شرف نہیں کہ تمہارے باتحوں اس کی تغیری ہو، تم کیسے تغیر کرو گے جبکہ تمہارے پاس نہ تو تغیر کی صفت ہے نہ اس کے لئے اوزار، اے جاہلو! پہلے اپنے دین کی چیز دیواری بناو، پھر دو سروں کو پہنائے کے لئے وقت نکالو! جب تم نے مجھ سے دشمنی کی تو تم نے اللہ عزوجل اس کے رسول سے دشمنی کی، کیوں کہ میں ان دونوں کی نصرت سے قائم ہوں، زیادتی نہ کرو کیوں کہ اللہ تعالیٰ اپنا کام کر کے رہتا ہے، حضرت

خوف خدا و خشیت الہی پیدا ہوئی، اسلامی تہذیب و اقدار کا دور دورہ ہوا، حرص و ہوس کی جگہ پر توکل و استغنا کو پسند کیا جانے لگا، حرام خوری و ذخیرہ اندوزی کے بجائے قناعت و صبر اور انفاق فی سبیل اللہ کے جذبات پیدا ہوئے، ریا و نمود، طلب جاہ و مال کی جگہ خلوص و للہیت پیدا ہوئی، ضروریات زندگی و مشاغل حیات کے ہرباب میں صفائی و شفافیت ظاہر ہوئے لگی، جامعہ قادر یہ اور آپ کے ذریعہ اپنی علیٰ اعلیٰ روحانی اداروں سے پیدا ہونے والے مخصوص علماء حکومت و سلطنت، قضا و ولایت، فوجی قیادت، سپ سالاری وغیرہ شعبوں میں اہم مناصب پر فائز ہونے لگے، آپ کی خانقاہوں کے تربیت یافتہ صوفیا اور مریدین انسانی معاشرہ کی اصلاح میں مصروف ہوئے، آپ کے وعظ و خطاب سن کر ہزار بہزار لوگوں نے تو پہ کی اور سیرت صحابہ کا نمونہ بن کر ایک طرف باوقار زندگی گزارے تو دوسری طرف فوجوں کے دست میں شامل ہو کر صرف اور صرف رضاۓ الہی کے طلب و حستبویں سرفروشان جہاد کے لئے کمر بستہ ہوئے، کری و اقتدار دین اسلام کے شیدائیوں کے باخھ آئی، نور الدین زنگی اور صلاح الدین ایوبی جیسے لوگ اپنی پرانی روشن سے ثابت ہو کر عنان حکومت سنہجاتی اور عالم اسلام کے غلبہ کا سبب بنے اور تاریخ کے اوراق میں اپنا عہدہ و امتیازی مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہوئے۔

کسی بھی معاشرہ کی تعمیر و تخریب میں سیاسی اہل کار، امرا اور حکام کی سیرت و کردار اور نظم سلطنت کا پکھڑ زیادہ ہی حصہ ہوتا ہے، اس لئے یہاں اس گوشے کو تھوڑی تفصیل سے بیان کرنا چاہتا ہوں۔

۵۲۱ میں سیاسی افراد آپس میں دست بگریاں تھے، اسی درمیان سب سے بہت کرایک نئی حکومت کی تشكیل عمل میں آئی، یعنی عالم الدین زنگی نے چند شہروں اور قصبوں کو ملا کر ایک جھوٹی سی مملکت کو بجود بخشنا اور اس مملکت جدید کو پروان چڑھانے میں لگ گیا، اور یہیں سے سلطنت زنگی کا آغاز ہوا، جب بعض سازشی افراد نے اسے شہید کر دیا تو اس کی جگہ پر اس کا پیٹا نور الدین زنگی نے باگ ڈور سنہجاتی، یہ خود بھی نیک تھا اور نیک لوگوں کو

بیں اور زکوٰۃ دیتے ہیں، وہ نیکی کے کام مخلوق کے لئے کرتے ہیں نہ کہ خالق کے لئے، وہ لوگوں کے محترم بن گئے ہیں نہ کہ خالق کے تم سب قلوب کے لحاظ سے مردہ، نفس و خواہشات کے لحاظ سے زندہ، دنیا کے طالب ہو۔ ”[الحق الربانی، ص ۱۲]

ایک مجلس میں آپ نے یوں خطاب کیا:

”تمہارے فرشتے تمہاری بے شرمی پر تعجب کرتے ہیں، اپنے احوال میں تمہارے جھوٹ کی کثرت پر تعجب کرتے ہیں، تو حید میں تمہارے جھوٹ پر تعجب کرتے ہیں، تمہاری باتیں ہنگامی اور ارزانی یا پھر سلاطین دولت مندوں کے احوال پر ہوتی ہیں، فلاں نے یہ کھایا، فلاں نے یہ پہننا، فلاں نے شادی کی، فلاں امیر ہو گیا، فلاں غریب ہو گیا یہ سب ہوس، بعض اور مزا کی باتیں ہیں توہہ کرو، گناہوں کو ترک کرو، غیر اللہ کو چھوڑ کر اپنے رب کی طرف لوٹ آؤ، اس کا ذکر کرو، اس کے غیر کو بھول جاؤ، میری بات پر ثابت قدی ایمان کی علامت ہے اور اس سے فرانفاق کی علامت ہے، اے وہ جو مجھ پر طعن کرتا ہے، آتا کہ ہم سب مل کر اپنی حالت شرع کے مطابق کریں جس کی حالت شب اور دولت کی طرف ہو جائے تو وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس پر طعن کیا جائے تاکہ وہ یہ روشن چھوڑ دے اور اللہ کے نام کے ساقط فوت ہو، سامنے آ لکڑی کی طرح بے صہب، مخنوں کی طرح بے بھاگ، یہ کوئی شے نہیں ہو سے ہے اور غفلت۔“ [ص ۲۳۱]

ماقلہ میں ظہور غوثیت کبری سے پہلے کے احوال بعض تفصیلات کے ساتھ گزرا چکے ہیں، اس کے بعد سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عن نے جو اصلاحی تحریک چلاتی ہے اور جس میں کوئے کراٹھے، اس پر چند سطور حوالہ قلم ہوئے، اب اس کے تائیج بیان کئے جاتے ہیں۔

تاریخ میں اس بات کی وضاحت موجود ہے کہ آپ کے میش نے نئے انقلاب کی آمد کے لئے راستہ ہموار کیا، آپ کے تگ و دو اور جمیں مسلسل کے سبب ماحول میں تبدیلی کے آثار ظاہر ہونے لگے، ایمان کی بہاریں آئیں، لوگوں کے دلوں میں

صلاح الدین ایوبی بھی صوفیاً و علماء کی برکتوں سے مالا مال ہوا پھر اسلامی افواج میں روحانیت کی سحر پیدا ہوئی، لشکر و سپاہ نے صرف رضاۓ الٰی کے لئے جنگ و جہاد کرنا پنی زندگی کا نصب العین بنالیا، مملکت جدیدہ کے ارکان و اعیان سلطنت کو عوامی مدد بھر پور حاصل تھی اس لئے اس میں وسعت ہوتی تھی اور یہ مملکت دمشق جنوب میں بیت المقدس کی صلیبی حکومت کی درتک پھیلی چلی گئی، اب نور الدین اور اسکی حکومت کے درمیان وسیع میدان کا حامل تھا جو دونوں کو آمنے سامنے لانے میں خدفاصل کا کام دیتا تھا مصرا میں علیحدگی پرند حکومت یعنی مملکت فاطمیہ سے مقابلہ ہوا اور وہاں بھی نور الدین نے جھنڈا البرانے میں کامیابی حاصل کی، اس کے بعد صلیبیوں پر حملہ آور ہوتا رہا یہاں تک کہ پچاس سے زائد شہروں کو صلیبیوں سے واپس لینے میں کامیاب ہوا۔

ڈاکٹر ماجد عرسان الگیلانی رقطراز میں:

”سلطان نور الدین نے بیت المقدس کی فتح کا ارادہ کیا اور مسجد اقصیٰ کے لئے ایک نیا منبر تیار کرایا لیکن ۵۶۹ھ مطابق ۱۱۱۶ء میں اسے اس وقت موت نے آیا جب وہ تیار ہوں میں معروف تھا، اب معاملہ اس کے عظیم ساختی والی مصر صلاح الدین ایوبی کے باہم میں آیا جو ان مقاصد کے حصول میں اپنے طریق کارپ کا مزن رہا۔

مسلمان صلاح الدین کی قیادت میں مختلف مقامات پر حملہ آرہو تے رہے یہاں تک کہ جب مناسب وقت آیا تو وہ القدس کی جانب چل پڑے، اس لشکر اسلام میں تھام سالار، امرا، علماء و فقیہا اور صوفیا شامل تھے، ان میں موفی الدین بن قدامہ، ان کا بھائی محمد بن قدامہ اور ابن حنیف الاعظہ موجود تھے، یوگ تھام فقیہی مذاہب اور جماعتوں سے تعلق رکھتے تھے۔

مسلمانوں نے جنت اور سعادت کے شوق وجد پر سے قابضین سے شدید جنگ کی، پھر وہ تکبیر اور کلہ طیبہ پڑھتے ہوئے شہر میں داخل ہوئے، تمام جمادیں نے مسجد اقصیٰ کا رخ کیا اور اسے قابضین کی جمع کر دہنگیوں سے پاک کیا، پہلے جمعہ کے دن، مسجد نمازیوں سے بھر گئی اور رفت قلب

پسند کرتا تھا، لہذا خالص اسلامی طرز قفر، اخلاص اور دین داری کو پیش نظر رکھا، اس کی سیاسی تدبیر اور دینی تھیت و بیدار مغربی کے سبب مذہبی منافر، مسلکی تعصب اور علاقائی تنگ نظری وغیرہ اوصاف قیچی سے خود بھی دور تھا اور دوسروں کو بھی اس سے دور رکھنے کی تحریک چلائی، باہمی معاونت کی فضائام کی، اسلام کی ترقی کا جذبہ لوگوں کے دلوں میں پیدا کیا جس سے مملکت جدیدہ کو افرادی قوت حاصل ہونے میں تاثیر شہوئی، اس باہمی تعاون کی وجہ سے علماء، شیوخ اور مریدین مملکت جدیدہ کی طرف پہنچنے کے آئے تھی کہ ان کی تعداد ہزاروں تک پہنچ گئی اور پہنچنے کی اسی وجہ سے میدان شریعت میں نمایاں مقام حاصل کیا۔

[عبدالیوبی کی کل نسل نو ۲۲۶]

انتظامیہ کے قائدین کی اکثریت حران اور دمشق کے مدارس مثلاً مدرسه حیاتین قیس حرانی اور مدرسه بیانیہ سے فارغ التحصیل تھی، سیاسی و عسکری قائدین کی اکثریت موصل اور کوہ کار کے علاقوں سے فارغ التحصیل تھی جہاں شیخ عدی بن سافر نے مدرسه حدویہ اور اس کی شاخیں قائم کی تھیں، علمی قائدین میں اکثریت مشرقی مدارس مثلاً جامعہ قادریہ، مدرسه سہروردیہ اور ان کے شاخوں سے تعلق رکھتی تھی۔

ڈاکٹر ماجد عرسان الگیلانی رقطراز میں:

”مدرسہ قادریہ کے شاگردوں کی ایک جماعت سیاسی میدان میں نور الدین کو پھر صلاح الدین کے ساتھ شریک کار رہی، ان میں سے بعض افراد نے نہایت اہم کروارادا کیا ان میں سے اسعد بن طبا بھی میں، ایسے ہی علی بن برداؤن بن زید کنڈی میں اور حامد بن محمود حرانی میں جہنوں نے حضرت شیخ عبد القادر کی صحبت اختیار کی اور ان سے تعلیم حاصل کی تھی، تعلیم کی عکیل کے بعد دمشق چلے اور سلطان نور الدین سے وابستہ ہوئے اسی طرح زین الدین علی بن ابراہیم دشتی جو حضرت عبد القادر جیلانی کی بارگاہ کے تربیت یافت تھے یہ بھی سلطنت زنگی سے وابستہ ہوئے۔“ [عبدالیوبی کی کل نسل نو ۲۳۸]

نور الدین زنگی تو دیندار تھا یہ اس کے دست و بازو سلطان

نتیجہ یہ کہ لوگ عملی کاموں میں سرگرم ہو گئے، تا جروں نے اپنی دولت کا کامی اور تجارت میں مصروف ہو گئے، ہر آدمی اپنامال ظاہر کر دیا شرعی محصولات کی رقم اس آمدی سے کئی گناہ بڑھی جو حرام ذرائع سے ہوتی تھی نور الدین نے اللہ تعالیٰ کے اس عطیے سے جہاد کی تیاری کی اور لاکھوں دینا سارخراج کر کے تعمیراتی کاموں میں سرگرم عمل ہو گیا، اس کام میں اس کی مدد اس بات سے بھی ہوئی کہ اس کے ذائقی اخراجات پکھنے تھے، ن محلات، ن خدام، ن شان و شوکت، ن حفاظتی عملہ اور ن ایسی مجاہس جن میں خوشامدنا اور احمقانہ شعروں پر مصالحیوں کے منہ جو اہرات اور دیناروں سے بھر دیے جاتے تھے، یہی وہ ذرائع میں جن پر اس سے پہلے اور بعد خلافاً اور بادشاہوں کی دولت لئی تھی، اس شخص نے نیکیوں میں کمی کی اور جو کچھ اسے حاصل ہوا، اس سے جہاد کے لئے شکر پر لشکر تیار کر تارہا، اس کے علاوہ سینکڑوں مدارس، مساجد اور اسپیتیں قائم کئے، شہروں کی فصیلیں تعمیر کیں اور ہر قلعہ فوج، ڈخانز اور خوراک سے پر کر دیا۔ [نور الدین محمود ۲۰۰۳]

سیاح کمیر ابن جبیر نے شام و مصر کی سیاحت کے دوران خود اس اقتصادی خوشحالی کا مشاہدہ کیا وہ حلب میں اس اقتصادی سرگرمی کو ان الفاظ میں بیان کرتا ہے، جہاں تک شہر کا تعلق ہے تو یہ موضوع بہت وسیع ہے، ترکیب میں عظیم، سن میں نادر، نظر و ترتیل میں مستطیل اور وسیع بازار، ایک صنعت قطار کی صورت میں آگے جا کر دوسری صنعت کی قطار میں مل جاتی ہے یوں شہر میں ہر قسم کی صنعتوں کی فراوانی ہے، سب بازاروں میں لکڑی کی چھت ہے اور لوگ سایہ میں کام کر رہے ہیں، تمام بازاروں کا حسن آنکھوں کے لئے جاذب ہے جو کوئی جلدی میں بھی ہو اسے تعجب میں ڈال کر ٹھہر نے پر مجبور کر دیتا ہے۔

ہم نے مودہ کا علاقہ دیکھا ہے، اس کی نواح میں زیتون، انجیر، پست اور دیگر بچھلوں کے باغات ہر طرف پھیلے ہوئے تھے، ان باغات کو دیکھنے کے لئے دو دنوں کی مسافت درکار تھی، یہ سریز و شاداب اور کثیر آمدی والی زمین اللہ تعالیٰ کی تھی۔ [الحدائق ۲۲۶ پر]

اس نوزائدہ مملکت اسلامیہ کی طرف لوگوں بقیص ۳۶ پر

کے ساتھ آنسوؤں کا سیالاب امنڈ آیا، صلاح الدین نے این زکی الشافعی کو بلا کر خطبہ دینے کو کہا، انہوں نے ایک شاندار خطبہ دیا۔ [عبدالایمین کی نسل نو، ۲۶۸]

ابو شامہ نے اس کے خطبہ کو تقلیل کیا ہے جس کا ترجمہ یہ ہے: "الحمد لله! ظالم قوم کی جزاکات دی گئی، تعریف اللہ ہی کے لئے ہے، جو اسلام کو اپنی نصرت سے عزت بخشے والا، مشرک کو اپنے قبھر سے ذلت دینے والا، اپنے حکم سے معاملات چلانے والا اور اپنے منصوبوں سے کفر کو مبتلائے فریب کرنے والا ہے۔" پھر انہوں نے حاضرین کو مبارک باد دیتے ہوئے کہا، اللہ تعالیٰ نے ان کے باقہ پر بیت المقدس کی فتح جیسے عظیم کام کو آسان بنادیا جس کی شان بہت بلند ہے، انہوں نے اس کے فضائل بیان کرتے ہوئے فرمایا، وہ دو قبلوں میں سے پہلا قبلہ، دو مسجدوں میں سے دوسری مسجد اور دو حرموں کے بعد تیسرا حرم ہے، اسی طرف یوم حشر پہاہوگا، سبی انیما کا ٹھکانہ اور اولیا کی منزل ہے۔ [الروضین، حصہ ۲، ص ۱۰۹]

مملکت جدیدہ کے وجود میں آنے کے بعد کیا کیا تبدیلیاں رونما ہوئیں، حسب ذیل اقتباسات میں ملاحظہ کریں، ڈاکٹر حسین موسیٰ لکھتے ہیں:

نور الدین نے نیکیوں کے معاملے میں بھی شرعی احکام کو پیش نظر رکھا، ان نیکیوں کی مقدار و وقت کے ساتھ بڑھتی جا رہی تھی، یہاں تک کہ مصر میں فاطمی حکومت مال کی کل قیمت کا ۱/۳۵ فیصد تک نیکیوں وصول کرتی تھی، ظالم حکام نے نئے نئے محصولات ایجاد کر لئے تھے اور عوام ان کے بوجھ تلے دب کر رہے گئے تھے، اکثر تا جروں نے تنگ آ کر اپنا پیشہ چھوڑ دیا تھا، لوگوں نے اپنی دولت چھپا لی تھی اور حکام کے ساتھ ان کا وقت بڑی مشکلات میں گزر رہا تھا، زمین پر خراج کی شرح اتنی بڑھ گئی کہ کاشکار کے لئے کھانے کو کچھ نہ رہا، حقیقت یہ ہے کہ ان غیر شرعی نیکیوں کا بڑا حصہ حکام، وزراء اور محلات کے خاص لوگوں کے باتھوں میں چلا جاتا تھا۔

نور الدین نے تمام غیر شرعی نیکیوں کو ختم کر دیا اس کا طبعی

(لر: ڈاکٹر اقبال احمد اختر احمدی)

# حضرت مجدد الف ثانی!

## حیات و خدمات



نکات میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔  
 (۱) ہندوؤں سے مفاہمت۔  
 (۲) قومی حکومت کا قیام۔  
 (۳) اور متحده ہندوستان۔

یہ تینوں مقاصد حضرت مجدد الف ثانی کے مقاصد جلیلیہ کی صد تھے، آپ نے "اسلامی حکومت کے قیام، اسلامی ہند کی تعمیر و ترقی اور ہندوؤں سے عدم مفاہمت" کے لیے بھرپور جدوجہد کی، سیاسی مقاصد کے حصول کے لیے اکبر نے "دینِ الہی" کے نام سے ایک نئے مذہب کی بنیاد رکھی جس کا مقصد مسلمانوں اور ہندوؤں کو ملا کر ایک قوم بنانا تھا، اکبر کے اس "ایک قومی نظریہ" کے خلاف حضرت مجدد الف ثانی نے "دو قومی نظریہ" کا اعلان فرمایا اور یہ بتایا کہ کفر و اسلام و علاحدہ چیزیں میں جو کسی طرح بھی کچھ نہیں ہو سکتیں، اس پاکیزہ نظریہ کی ترویج و اشاعت کے لیے آپ نے بے شمار مکتوبات تحریر فرمائے جو کہ "مکتوبات مجدد الف ثانی" کے نام سے کتابی صورت میں شائع ہو گئے ہیں، یہ دو قومی نظریہ تھا جس کی تجدید آگے چل کر حضرت امام احمد رضا قادری حنفی رحمۃ اللہ علیہ نے چودھویں صدی ہجری میں کی۔

ہندوستانی مسلم معاشرہ کی اصلاح اور ترقی کے لیے آپ نے جو کچھ کیا وہ کسی سے پوشیدہ نہیں، شریعت سے بیگانہ ہو جانے والوں کو اپنے علمی مکالمات اور مکتوبات کے ذریعہ آشنا کر شریعت کیا، جو صوفیہ راہ طریقت کی حقیقت سے ناواقفیت کی بنا پر گمراہ ہو گئے تھے ان کو طریقت کا واقف کار بنا یا "نظریہ وحدۃ الوجود" کی غلط تعبیرات کی وجہ سے لوگ گمراہ ہو رہے تھے، آپ نے اس نظریہ کی لاج رکھتے ہوئے اس کے ساتھ "نظریہ وحدۃ الشہود" پیش کیا۔

امام ربانی مجدد الف ثانی حضرت شیخ احمد سرہندی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اکتوبر ۱۹۶۷ء کو ہندوستان کے مشرقی پنجاب کے علاقے سرہند میں پیدا ہوئے، آپ کے والد شیخ عبدالاحد چشتی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ (مکمل ۱۰۰۰ھ/۱۵۹۰ء) اپنے وقت کے جلیل القدر عالم و عارف تھے، حضرت مجدد الف ثانی کا سلسلہ نسب ۲۹ رواسطون سے امیر المؤمنین سیدنا حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جا ملتا ہے، آپ نے میشتر علوم اپنے والد ماجد سے حاصل کیے، مولانا کمال الدین کشمیری مولانا یعقوب کشمیری اور قاضی بہلول بدشی وغیرہ سے علوم معمول و منقول کی تحصیل فرمائی، اسارت قلعہ گولپار کے زمانے میں قرآن حکیم بھی حفظ فرمایا تھا، تھا عسیر کے شیخ سلطان تھا عسیر کی صاحبزادی سے عقد مسنوں ہوا جو کہ اکبر بادشاہ کے مقربین میں سے تھے، جس کی وجہ سے شاید دربارے ایک تعلق پیدا ہو گیا جو کہ تبلیغ و ارشاد کا ذریعہ بنا، آپ بر صغیر کے معروف بزرگ حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ (مکمل ۱۰۲۰ھ/۱۶۰۳ء) سے سلسلہ نقشبندیہ میں بیعت ہوئے اور ۱۹۸۵ء میں اجازت و خلافت سے نوازے گئے جبکہ سلسلہ چشتیہ میں والد شیخ عبدالاحد چشتی اور سلسلہ قادریہ میں حضرت شاہ کمال قادری لیتھلی رحمۃ اللہ علیہ سے خرقة خلافت پہلے ہی حاصل تھا، آپ حضرت خواجہ باقی باللہ کے مظنوں نظریہ میں تھے جس کی بدوات آسمان علم و عرفان پر آفتاب بن کر چمکے اور عہدا کبری کی تاریک فضاؤں کو نوار ایمان سے روشن کر دیا۔

آپ کی اصلاحی کوششوں کا آغاز را بکر بادشاہ کے عہد سے ہوا اور جہانگیر بادشاہ کی حکومت میں یہ کوششوں بار اور ہوئیں، اکبر بادشاہ نے جن مقاصد کے حصول کے لیے جدوجہد کی، ان کو تین

سیاسی اور روحانی سطح پر استحکام بخشا۔

آپ کی مشہور تصانیف میں فارسی "مکتوبات مجدد الف ثانی" زیادہ مشہور ہوئے، ان کے عربی، اردو، ترکی اور انگریزی زبانوں میں تراجم بھی شائع ہو چکے ہیں جبکہ یہ تصانیف بھی آپ کی یادگاریں، اشیاء المذبحة، رسالہ در علم حدیث، رسالہ در مسئلہ وحدۃ الوجود، مہد آدم معاد، مکا شفات غیبیہ/ عینیہ، معارف للدینیہ، رد الرفیع، شرح رباعیات خواجہ بیرنگ، رسالہ تعین و لا تعین، رسالہ مقصود الصالحین، آواب المریدین اور رسالہ چذب و سلوک۔

مسلمان مصلحین کو بمنظور تحقیق، یکھیں تھرست مجدد الف ثانی مسلمان مصلحین کو بمنظور تحقیق، یکھیں تھرست مجدد الف ثانی ہر طبقے میں اعلیٰ وارفع نظر آئیں گے اور نہ صرف یہ بلکہ ہر صنف کمال میں اکمل ہونے کے ساتھ آپ یہی وقت ساری خوبیوں کے جامع بھی نظر آتے ہیں اسی بنا پر آپ کے سر پر "تجدد الف ثانی" کا تاج رکھا گیا ولایت میں ایک اونچا مقام ہے، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے بموجب ہر صدی کے آغاز میں مجدد پیدا ہوئے اور انہیوں نے تجدید دین کی خدمات انجام دیں لیکن جب ہم ان کے حالات زندگی پر نظر ڈالتے ہیں تو واضح طور پر نظر آتا ہے کہ انہیوں نے دین کے کسی خاص شعبے میں یہ تجدیدی کارنا سے انجام دیئے لیکن ایسی جامعیت اور پہم گیری کہیں اور نظر نہیں آتی جو حضرت مجدد الف ثانی کی سیرت طیبہ میں ہے، اس حقیقت سے "تجدد دمۃۃ" اور "تجدد الف" کا فرق روپر و شن کی طرح عیا ہے۔

اس کے علاوہ یہ پہلو بھی قابل غور ہے کہ ان مجددین کے بارے میں علماء کا اختلاف پایا جاتا ہے، بعض علماء جس ہستی کو ایک صدی کا مجدد قرار دیتے ہیں، دوسرے علماء اسی صدی کا مجدد دوسری ہستی کو تسلیم کرتے ہیں لیکن یہ عجیب اتفاق ہے کہ حضرت مجدد الف ثانی کے مجدد ہونے پر سب اکابر امت، علماء اولیاء اور سب اہل بصیرت متفق ہیں کسی دوسری ہستی کو آپ کے مقابل نہیں لایا گیا اور یہ حقیقت قابل توجہ ہے کہ قبائے تجدید آپ کے قامت اقدس پر کچھ ایسی موزوں ہوئی ہے کہ جب "تجدد" کہا جاتا ہے تو فوراً ہن آپ کی طرف منعطف ہو جاتا ہے، کوئی دوسری شخصیت

فرمایا جو دل اور دماغ دونوں کے قریب تھا، یہی وہ نظریہ تھا جس نے شاعر مشرق ڈاکٹر محمد اقبال کی فکر میں انقلاب پیدا کیا "نظریہ وحدۃ الوجود" کی غلط تعبیرات سے جو بلاکت پھیل رہی تھی، حضرت مجدد الف ثانی کے "تصور وحدۃ الشہود" نے اس کا موثر دفاع کیا اور ناقابل ہم کو عالم لوگوں کے لیے قابل ہم بنا دیا، جو فکر مسلم کی ہر سطح پر اصلاح کرتا ہوا ایک عظیم انقلاب کا سبب بنا، حضرت مجدد الف ثانی نے ظالم و جبار حاکم وقت کے غلط فیصلوں پر بروقت تسریقی کی، حتیٰ کہ آپ کو قید و بندے دو چار ہوٹا پڑا، اسارت قلعہ گواہیاں اور پھر نظر بندی نے آپ کی اصلاحی کوششوں کے اثرات کو عالم اور حکومت وقت میں اور دیر پاؤ مسکن بنا دیا، آپ کی اسیری اسلامی نظام حکومت کے لیے رحمت بن گئی، آپ منزل مقصود کی جانب رواں دواں رہے اور عزیمت پسندی کی ایسی شاندار مثالیں قائم کیں جس سے مردہ دلی زندہ ہو گئے اور ایک عظیم انقلاب آگیا، بادشاہ کے حضور حجۃ العظیمی ترک کر دیا گیا، شراب اور دیگر خرافات پر پابندی لگادی گئی، گائے کی بند قربانی سرعام ہو نے لگی، آپ کی انتہک کوششوں سے شاعت اسلام کا خوب فروغ ہوا اور سیاسی سطح پر اسلامی حکومت کا قیام ممکن ہو گیا، پھر جہاں گیر بادشاہ کی تخت نشینی کے بعد آپ یہی کی کوششوں سے سلطنت میں امور مدد ہب و سیاست میں مشورہ کے لیے علماء کا باقاعدہ کمیش مقرر کر دیا گیا جو حکومت وقت کو احکام اسلامی سے بروقت خبردار رکھتا تھا۔

حضرت مجدد الف ثانی کے اصلاحی کارناموں کو بیان کرنے کے لیے طویل و فتکی ضرورت ہے (متازماہ تعلیم و تورخ پر فیصل ڈاکٹر محمد مسعود احمد کے زیر سر پرستی ایک تین رکنی بورڈ جس میں راقم بھی شامل ہے، نے ۲۰۰۲ء میں ہزاروں صفحات پر مبنی پندرہ جلدیوں پر مشتمل "انسانیکلو پیڈیا" جہاں امام ربانی مجدد الف ثانی "مرتب کیا ہے، جسے امام ربانی فاؤنڈیشن کراچی نے شائع کیا) حضرت مجدد الف ثانی پاک و ہند میں مصلحین میں متاز مقام رکھتے ہیں ان کی مومنانہ بصیرت نے چند برسوں میں خون کا ایک قطرہ ہے بغیر عظیم انقلاب برپا کر کے مسلمانان بر صغير کو مدد ہی،

یعنی اس چاند کیلئے پروانہ اور بلبل میں لایا ہو رہی ہے، پروانہ کہتا ہے کہ وہ شمع ہے اس لیے میرا محبوب ہے اور بلبل کہتا ہے کہ وہ چھوٹا ہے اس لیے جان دل سے میں اس پر فدا ہوں۔ ان مکاتیب فکر کے اختلاف کی وجہ سے اسلام کو عالمی سطح پر عظیم ترقیات پہنچ رہا ہے اس لیے کم از کم وہ مکاتیب فکر جو حضرت مجدد کو اپنارہنمہ تسلیم کرتے ہیں، وہ ہی آپ کی تعلیمات و پدایات کو سامنے رکھ کر متحدو متفق ہو جائیں تو اسلام کے خلاف پروپیگنڈہ اور دہشت گردی پر کافی قابو پایا جا سکتا ہے۔

حضرت مجدد طریقت کے چاروں سلسلوں سے فیض یا ب ہوئے، گویا سلسلہ مجددیہ کی مثال اس دریا کی سی ہے جس میں چاروں طرف سے نہریں آ کر ملتی ہیں، اس دریا سے اگر کوئی چلو بھر پانی پی لیتا ہے تو اس نے حقیقت میں سب نہروں کا پانی پی لیا، اسی لیے سلسلہ عالیہ مجددیہ کے متولیین کو چاروں سلاسل کا فیض پہنچ رہا ہے۔

حضور اکرم ﷺ نے فرمایا تھا کہ برا جہاد جابر حکماں کے سامنے کلمہ حق بلند کرنا ہے، حضرت مجدد الف ثانی اس حدیث کی علمی تفسیر تھے، آپ نے دو جابر حکماں کے سامنے حق کا پرچار کر کے احیائے اسلام اور تجدید دین کا اہم فریضہ سر انجام دیا، جس پر ملت اسلامیہ نے آپ کے "مجدد الف ثانی" ہونے کا اقرار کیا، آپ کی علمی اور روحانی فضیلت کو پاک و ہند کے ہر مسلم و مسلمی کے اکابر علماء صوفیوں نے مانا اور سر ابا اور اپنی تصنیف میں جا بجا آپ کے حوالے دیے اور حضرت مجدد الف ثانی کے اقوال و ارشادات سے استدلال کیا ہے، جن میں امام احمد رضا خاں قادری محدث بریلوی علیہ الرحمہ جسکی ہستیاں بھی شامل ہیں، شاعر مشرق ڈاکٹر اقبال جب حضرت مجدد الف ثانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بارگاہ میں حاضری کے لئے سرہند شریف پہنچنے تو آپ کے روحانی اور عرقانی کمالات سے متاثر ہو کر ان اشعار میں اپنا خراج عقیدت پیش کیا۔

حاضر ہوا میں شیخ مجدد کی لحد پر  
وہ خاک کہ ہے زیر فکر مطلع انوار

باقیہ ۲۶۲ پر

تو ہن میں نہیں آتی بلکہ امت مسلمہ آپ کو مجددی کے لقب سے جانتی ہے، علامہ عبد الحکیم سیال کوئی علیہ الرحمہ نے حضرت مجدد کو "مجدد الف ثانی" کے خطاب سے یاد کیا تھا، یہ ایک ایسی واضح اور روشن حقیقت تھی کہ اس کی صدائے بازگشت عالم اسلام میں سی گتی اور سب اعظم واکابر نے آپ کو "مجدد الف ثانی" تسلیم کیا، ہر عہد میں اسی خطاب سے یاد کیا اور آپ کے تجدیدی کارناموں کا اعتراف کیا، چنانچہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی علیہ الرحمہ حضرت مجدد کے ایک رسالہ کی شرح میں امت محمد یہ یاد کر رہی ہے پر جو آپ کے احسانات میں ان کی تفصیل لکھنے کے بعد لکھتے ہیں کہ: "حضرت مجدد سے وہی شخص محبت رکھے گا جو مومن تقوی شعار ہو گا اور ان سے وہی بعض رکھے گا جو بد بخت فاجر اور شفاقت دھار ہو گا، آج جو مساجد میں اذانیں دی جا رہی ہیں اور مدارس سے قال اللہ تعالیٰ و قال رسول اللہ ﷺ کی دل نواز صدائیں بلند ہو رہی ہیں اور خانقاہوں میں جو زکر و فکر ہو رہا ہے اور قلب و روح کی گہرائیوں سے جو اللہ کی یاد کی جاتی ہے یا لا الہ الا اللہ کی ضربیں لگائی جاتی ہیں ان سب کی گردنوں پر حضرت مجدد کا بارہت ہے اگر حضرت مجدد اس الحادو ارتداد کے اکبری دور میں اس کے خلاف جہاد نہ فرماتے اور وہ عظیم تجدیدی کارنامہ انجام نہ دیتے تو مساجد میں اذانیں ہوتیں، نہ مدارس دینیہ میں قرآن، حدیث فقہ اور باقی علوم دینیہ کا درس ہوتا اور نہ خانقاہوں میں سالکین و ذاکرین اللہ اللہ کے روح افزاد کرے زمزدہ شیخ ہوتے الاما شا اللہ۔"

آج مسلمان جس طرح فرقوں میں بٹے ہوئے ہیں اور اس سے جو واقعات روماں ہو اکرتے ہیں، سب جانتے ہیں، اس وقت ہمارے سامنے مختلف مکاتیب فکر ہیں ان میں سے بعض حضرت مجدد سے عقیدت و محبت رکھتے ہیں، ان کی عظمت کے قائل ہیں، ان کی تعریف و توصیف میں رطب اللسان ہیں اور ان کو اپنا امام و بہر سمجھتے ہیں، مگر

ز بہر آمد چوں شمع و چوں گل  
گرفتہ جنگ بار پروانہ بلبل

ر: علامہ محمد رحمت اللہ صدیقی

حضور مجاہد ملت کی حیات و خدمات پر روشی ذاتی ایک فرنگیز تحریر

# اُٹھ میرے دھوم مچانے والے

حضور مجاہد ملت یقین ملک، عمل یتہم، محبت فارجح عالم کی عملی تفسیر تھے، حادث سے انجھتے ہوئے مقاصد تک پہنچنا ان کی فطرت تھی، ان کی ذات معمار سنت بھی تھی اور شعارات سنت بھی، زمین پر بیٹھ کر افلاک کی وحتوں میں ٹہلنا آپ کے معمولات میں داخل تھا، آپ کی ذات جماعت اہل سنت کے لیے انعام الہی بھی تھی اور اسرار الہی بھی، آپ کو آپ کے عہد نے نہیں سمجھا، آپ کو آپ کا عہد سمجھ لیتا تو برصیر میں آج مسلمانوں کی تاریخ مختلف ہوتی، جس طرح ماضی میں آپ کے نقوش پامیارہ نور تھے، اسی طرح آج بھی میں اور ان شاء اللہ قیامت تک میانارہ نور بنے رہیں گے، آج کی قیادت آپ کے نقوش حیات کو رہنمایا کر جماعتی مسائل کی بہت ساری پیچیدہ تھیاں سمجھا سکتی ہے، آپ کی زندگی کے تمثیل نقوش روشن میں ایک ان نقوش کو اپنی حیات کا حصہ بنانے کے لیے کوئی تیار نہیں ہوتا، آپ کی ذات تاحدیات فانوس عشق و عرفان کی صورت میں روشن رہی، آپ نے جماعت اہلسنت کو جو وقار و اعتبار بخشنا ہے، اس کی کوئی دوسرا مثال پیش کرنا بہت مشکل ہے، باطل قوتوں آپ کے وجود سے ہر اس رہا کرتی تھیں، بلا ضرورت شرعیہ کسی بھی باطل قوت سے اشتراک کے آپ سخت مخالف تھے، آپ کی شخصیت اپنے عہد میں کمی چہاتے سے متاز تھی، آپ کی شخصیت میں تی در دو بخش دیکھا جاسکتا ہے، ملک و ملت کے حوالے سے آپ کے جذبات و خیالات میں جو پاکیزگی تھی وہ اب کہیں نظر نہیں آتی، آپ کا علم، آپ کا عمل اور آپ کا عشق تلقیدی تھا، حرارت عشق آپ کو ہر وقت بے چین کیے رہتی تھی، یہی وجہ ہے کہ آپ کا بستر ہر وقت بندھا رہتا تھا، تا عمر آپ کی فقیرانہ زندگی کی دہلیز پر نیسی سرپاکتی رہی، دنیا کی بڑی سے

اسلاف کی حیات و خدمات، کروار و عمل اور ان کی یادوں کے بھجتے ہوئے چراغوں کی لوکو تیز کرنا ہر مومن کے دینی، علمی اور اخلاقی فریضے میں داخل ہے، اس لیے کہ بد عقیدگی، بد عملی اور بے راہ روی کے ماحول میں ان کی حیات کے تابندہ نقوش دم توڑتے چدبوں، ٹوٹتے جو صلوں اور منتشر خیالوں کو یقین و اعتماد کی منزل عطا کرتے ہیں، تاریخ پر جن لوگوں کی گہری نظر ہے وہ اس بات سے خوب اچھی طرح واقف ہیں کہ جب جب تاریکی کے ساتے گہرے ہوئے ہیں، آزاد خیالی کا طوفان اٹھا جائے اور فکری آوارگی کے مہلک جراائم نے صالح نظریات کو ممتاز کرنے کی کوششی کی ہیں تو حضور مجاہد ملت علیہ الرحمہ جسیں علم پرور، پاک بازار، دین پرست اور تقویٰ شعار شخصیات کے پاکیزہ کارناموں سے پھسلتے قدموں کو استقامت کی دولت، یقین کا نور اور امید کا سورہ املا ہے۔

حضور مجاہد ملت علم و عمل، عشق و عرفان اور ایمان و یقین کی اس منزل پر فائز تھے جہاں پہنچنے کی فکر میں بڑے بڑے صاحب فضل و کمال کے شاہین عقل کے بال پر جلتے ہوئے دھکائی دیتے ہیں، علوم و فنون کی کوئی ایسی شاخ نہیں، عشق و عرفان کی کوئی ایسی سرحد نہیں اور زبد و پارسائی کی کوئی ایسی منزل نہیں جہاں آپ نے اپنے وجود مسعود کا احساس نہ دلایا ہو، اگر آپ کی حیات کے سنبھری اور اسکے جانیں، تاریخ کے دفاتر کھنگالے جائیں اور زمین کی وحتوں میں پھیلے ہوئے آپ کے نقوش بھجا کیے جائیں تو حکمت و دانائی کے درجنوں ابواب مرتب ہو سکتے ہیں، آپ کی کتاب حیات کا ہر ورق چاند کی چاندی سے زیادہ صاف و شفاف اور سورج کی طرح درخشان و تابندہ ہے۔

بڑے اسٹیٹ کے مالک تھے، آپ کے ساتھ جماعت بھی تھی اور جمیعت بھی تھی، حکومت وقت کے ساتھ ساتھ دوسری اسلام مخالف تحریکات کو آپ کی طاقت و قوت کا خوب اندازہ تھا، پھر بھی آپ کو مصائب والام سے دوچار ہو ناپڑا، قید و بند کی دل خراش صعبوتوں سے گزرنا پڑا، اس کے باوجود مصائب والام کے تیز و تند جھوٹکے آپ کے حوصلوں کے چراغ کو بھی بجھانے کے، آپ نے اپنے کارناموں سے اپنے عہد پر دیر پا اثرات چھوڑے ہیں، جب بھی کوئی مؤرخ آپ کے عہد کی تاریخ مرتب کرے گا تو آپ کے ذکر کے بغیر وہ تاریخ نکل سمجھی جائے گی، ملی مفادات کے باب میں آپ کی بے لوث قربانیوں کی ایک طویل تاریخ ہے، جسے منظم طور پر ترتیب دینے کی ضرورت ہے، آپ ہی جیسی شخصیات پڑاکثر اقبال کا یہ شعر چپاں ہوتا ہے ۔

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پر روتی ہے

بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا  
حضور مجاہد ملت کی ولادت ۸ محرم الحرام ۱۳۲۲ھ / ۱۹۰۲ء

مارچ ۱۹۰۲ء میں ہوئی اور وصال ۲۰ جمادی الاول ۱۳۰۱ھ / ۱۹۸۱ء میں ہوا، آپ کی ۲۸ رسالہ زندگی سے ۲۸ رسال تعلیم و تربیت کے لیے کمال دینے جائیں تو ۵۰ رسال بیج جاتے ہیں، یعنی آپ پورے ۵۰ رسال تک پورے ہوش و حواس کے ساتھ مذہب و مسلک اور قوم و ملت کی خدمات انجام دیتے رہے، جب، جہاں، جیسی ضرورت پیش آئی آپ نے ملک و ملت کے لیے خود کو پیش کیا، آپ کے وجود کا کوئی حصہ ایسا نہ تھا جو دنی، ملی، اور سیاسی خدمات کے جذبے سے خالی ہو، بعض صوفیا کا فرمان ہے کہ جو انس ذکر الہی سے خالی ہو کافر ہے، آپ کی حیات کا مطالعہ اس خیال کو اعتبار عطا کرتا ہے کہ آپ کی زندگی کا کوئی لمحہ کر و فکر سے خالی نہ تھا، آپ کے دینی، ملی اور جماعتی درد کو اس بات سے سمجھا جاسکتا ہے کہ آپ جس شہر میں جاتے قیام کے لیے کسی مسجد کا انتخاب فرماتے، عقیدت مندوں کی جماعت یہ چاہتی کہ حضور کسی کے گھر پر قیام کریں، عقیدت مندوں کو آپ جواب دیتے کہ گھر کے دروازے عموماً سبجے رات میں بند ہو جاتے

ہر بڑی ظالم و جابر طاقت آپ کو بھی مرجوب نہ کر سکی، آپ ظلم و جبر کی ہر کلائی مروڑ دیتے تھے، اپنے زمانے میں پوری دنیا میں آپ سے بڑا کوئی دوسرا مجاہد نہ تھا اور اب تک آپ کا کوئی مثل پیدا نہ ہو سکا ہے، جماعتی روایات کو آپ نے جو تحفظ فراہم کیا ہے اس کی مثال سے ماضی قریب کی تاریخ خالی ہے، آپ کی زندگی کا ہر تیور اس شعر کا آئینہ دار تھا کہ ۔

یقین محاکم، عمل پیغم، محبت فاتح عالم

بہزاد زندگانی میں یہ بے مردوں کی مشیریں

حضور مجاہد ملت جس زمانے میں پیدا ہوئے، وہ زمانہ مذہب و مسلک کے لیے بڑا پر نظر، پر آشوب اور نازک زمانہ تھا، مسلمان دینی، ملی، صنعتی اور سیاسی اعتبار سے ما یوسیوں کا شکار تھا، اسلامی اقدار و روایات کو کھلے عام نشانہ بنایا جا رہا تھا، اندیشیں الہیت و رسالت کو شدید خطرات لاحق تھے، مسلمانوں کے دلوں سے چراغِ عشق رسالت ﷺ کو بجھانے کی کوششیں جاری تھیں، محبوبان خدا سے بندگان خدا کے رشتوں کو یہی نظر و نیکجا جارب تھا، درس گاہوں اور خانقاہوں کا واقرداہ پر لگا ہوا تھا، مسلمانوں سے ان کا تسلیم اور شخص چیننا جارب تھا، انھیں زندگی کے ہر شعبے میں بے دست و پا کرنے کی کوششیں تیز تھیں، ایسے پر نظر ماحول میں آپ نے قوم مسلم کو آبرو منداش زندگی گزارنے کا حوصلہ بنخا اور باطل کی ہر سازش کو بڑی خوش اسلوبی کے ساتھ بے نقاب فرمایا ۔

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ نے باطل

وقوتوں سے مقابلہ کے لیے جو ہتھیار تیار کیے تھے حضور مجاہد ملت انھیں ہتھیاروں سے لیس ہو کر میدان میں اترے اور باطل کے نتایاک ارادوں کو خاک میں ملا کر کر کھدیا، انھوں نے قوم مسلم کو بامتصد زندگی گزارنے کے طریقے بتائے اور زندگی کے ہر شعبے میں اپنے وجود کا احساس دلانے، حکومت وقت سے اپنے جائز مطابقات منوانے اور اجتماعی طور پر منظم رہنے کے لیے پر زور تحریکیں چلائیں، مسلم مسائل کو اٹھانے کی بنیاد پر آپ ہمیشہ حکومت وقت کی نگاہوں میں کھلکھلتے رہے، چونکہ آپ خود ایک

آپ کے بعض تلامذہ کی درس گاہوں میں ہم نے علمائی جماعت کو زانوئے تلمذ تھے کیے ہوئے دیکھا ہے۔  
رئیس اقلام حضرت علامہ ارشاد القادری علیہ الرحمہ لکھتے ہیں:  
”اس حقیقت کا اظہار کرتے ہوئے میں فخر محسوس کرتا ہوں کہ اپنی زندگی کا ایک طویل حصہ میں نے حضور مجاہد ملت کی خدمت میں گزارا ہے، سفر و حضر میں ان کی ہمدرکابی کا بارہا شرف حاصل ہوا ہے، خصوصیت کے ساتھ بارہ مناظروں میں ان کے ساتھ میں نے سفر کی سعادت حاصل کی ہے، جن میں سے آٹھ مقامات پر میں نے حضور مجاہد ملت کی صدارت میں کامیاب مناظرہ کیا ہے، یہ بالکل امر واقعہ ہے کہ مناظرہ کے اصول و رُموز، بحث و استدلال کے ضابطے اور گفتگو کے قواعد و آداب کا جو سرمایہ بھی میرے پاس ہے وہ حضور مجاہد ملت ہی کا عطا کر دے ہے۔“

پاساں ملت علماء مشاہق احمد نظاہی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں:  
”ہماری عام درس گاہوں میں میر قطبی کے بعد ملا حسن پڑھائی جاتی ہے لیکن علم و معارف کے اس بحر ذخیر نے جب درس گاہ سنجھاں تو ملا حسن کی جگہ شرح مرقاۃ جیسی معزی کتاب کو جس پر ایک سطر کا کامیاب تک نہیں، اسے داخل نصاب کیا اور اسی کتاب میں ملا حسن، ملا جلال، قاضی، حمد اللہ تک کے مباحث کو کھنگاں دیتے، جو اس بات کی روشن دلیل ہے کہ انھیں معتقدات پر کس حد تک یہ طولی حاصل تھا۔“

حضور مجاہد ملت کے علمی تحریر کے حوالے سے پروفیسر شاہد

آخر کا بیان ذیل میں ملاحظہ کریں:  
”سرکار مجاہد ملت کی حیات مبارکہ کا ایک بڑا حصہ چونکہ ملی سر بلندی اور سرفرازی کی کوششوں نے بعد عقیدگی کے خلاف گزر، اس لیے لوگوں کو ان کے علمی تحریر کا ماحقہ اندازہ نہ ہو سکا، جبکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ بیویں صدی کی آٹھویں دہائی تک مختلف علوم میں اپنے ہم عصر علمائیں متاز حیثیت کے حاصل تھے، معتقدات پر ان کی دسروں کا یہ عالم تھا کہ ان کے زمانے کے بڑے بڑے عالم کو ان کی ہسری کا دعویٰ نہیں

ہیں لیکن خدا کے گھر کے دروازے ہر وقت کھلے رہتے ہیں، ہماری ضرورت قوم کو نہ جانے کس وقت پیش آجائے، گھر میں قیام کرنے سے صاحب خانہ کو ہمارے لیے پوری پوری رات بیدار رہنا ہوگا اور یہ وقت طلب کام ہے۔ مسجد میں نہ آنے کی پابندی، نہ جانے کی پابندی۔ مصلیین امت کی تاریخ میں ایسی مثال بہت کم ملے گی۔ آپ کی اس طرز زندگی پر جس قدر غور کیجیے حیرانیاں بڑھتی جاتی ہیں۔ اس حوالے سے بہت کچھ لکھا جاسکتا ہے۔ آپ نے اپنی دینی، ملی، علمی اور سیاسی خدمات سے پورے عہد کو متاثر کیا اور آج جو کچھی آپ کی حیات کا مطالعہ کرتا ہے، متاثر ہوئے بغیر تمہیں رہتا، عہد حاضر کے مصلیین امت کے لیے آپ کی حیات کی ہر سانس مشعل را ہے۔

حضور مجاہد ملت کی زندگی کے مطالعہ کے دوران ایک قاری قدم قدم پر حیرت و استعجاب کا شکار ہوتا ہے کہ ایک رئیس وقت پر فقیری کی تہیں اتنی گہری کیسے ہو گئیں؟ ان کی زندگی کی ہر سانس سے فقیری کی خوبیوں پھوٹی تھی، ان کے ریسائنس تیور اس وقت دیکھنے کو ملتے تھے جب دینی وطنی قدوں کے فروع کی راہ میں پیے حائل ہوتے، دینی روایات کی تبلیغ و ترویج کے لیے ان کے خزانے کا منہ ہر وقت کھلا رہتا، ان کی فقیری کی دلیل پر اہل ثروت کی ہر وقت بھیڑ لکی رہتی اور بہرخیں آپ کی جنبش اب کا منتظر ہوتا، لیکن آپ کی زبان کھلنے کے لیے آمادہ نہیں ہوتی، بلکہ ہزاروں بے ما ی لوگ آپ کی دعاؤں سے دولت و ثروت کی کان کے مالک ہو گئے۔ فقیروں کی بارگاہوں میں ہر طرح کے لوگ حاضر ہوتے ہیں اور اپنے اپنے ظرف کے مطابق سب بامداد ہوتے ہیں۔ ان کے یہاں ذات، برادری اور قبیلہ کا کوئی امتیاز نہیں ہوتا۔ حضور مجاہد ملت کا باب کرم چوبیس گھنٹے کھلا رہتا۔ آپ کے کرم کی بارش میں ہنڑے والوں کی ایک طویل فہرست ہے، اس فہرست میں جماعت علماء، جماعت نقہا، جماعت خطبا، جماعت مناظرین، جماعت محدثین، جماعت متكلیین، مناطقہ، فلاسفہ، جماعت طبلہ اور عوام سب نظر آتے ہیں۔ آپ کی درس گاہ علم میں تشکیل اعلیٰ علم نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہر وقت بھیڑ لکی رہتی، بلکہ

ادا کرتے تھے، اگر اس ۲۹ مارچ سے آج کی کرنی خریدی جائے تو ایک کروڑ سے زائد رقم بنتی ہے، آپ کی ریاست ظلم و نا انصافی سے پاک تھی، آپ کے آبائے کرام بھی نرم دل، غریب پر و را اور عدل پسند تھے، فقر اور مساکین کے لیے آپ کارروازہ ہر وقت کھلا رہتا تھا، آپ کے دروازے سے کوئی سائل بھی محروم نہیں لوٹا تھا، بلکہ تاریخ یہ بھی بتاتی ہے کہ مانگنے والوں کو حاجت سے سوا دیتے تھے، سائلوں میں شکاں علوم بھی ہوتے تھے، مریضان عشق بھی ہوتے تھے اور طالبان دنیا بھی ہوتے تھے، ان کی بارگاہ میں حاضر ہونے والے سائلوں کی زبان پر بھی کوئی حرف شکوہ نہیں دیکھا گیا، وہ بھیک دیتے بھی تھے اور سنت نبوی کے مطابق منگتا کی بھلائی کی دعائیں بھی کرتے تھے، سائلوں کے حوالے سے ان کا حال کچھ یوں تھا ۔

آتا ہے فقیروں پر انھیں پیار کچھ ایسا  
خود بھیک دیں اور خود کہیں منگتا کا بھلا ہو

حضور مجاہد ملت نیسیں ہی نہیں بلکہ نیس اعظم تھے، آپ نے اپنی پوری ریاست کو دینی اقدار و روایات کے فروع کے لیے وقف کر دیا تھا، آپ کی حیات کا اکثر حصہ ریل میں گزرا یا جیل میں، برش گورنمنٹ سے آپ مجاز آرائے اور برش گورنمنٹ کے بعد جو حکومت آئی اس کی بعض پالیسیوں سے بھی آپ متفق نہ تھے، آپ ہر اس پالیسی کے خلاف آواز بلند کرتے رہے جو سماج کے دلبے کچلے لوگوں کے خلاف ہوتی، آپ کی صدائے احتجاج سے رائے عامہ مٹلوں میں تبدیل ہو جایا کرتی تھی۔ نتیجے کے طور پر حکومت اور اس سے جڑے ہوئے لوگ اپنی پالیسیوں پر نظر ثانی کرنے پر مجبور ہو جاتے تھے۔ آپ کا مذہبی اور سیاسی دونوں مقام بہت بلند تھا۔ آپ کی ذات، صورت و سیرت اور عمل و کردار کے اعتبار سے بھی بے مثال تھی۔ انساری، مہمان نوازی، فیاضی، سخاوت، خوش مزاجی، صبر و شکر اور قول و فعل میں یکساںیت کے اعتبار سے بھی بے مثال و بے نظیر تھی۔ اسلامی زندگی جن عنابر سے بھیل پاتی ہے وہ سارے عنابر آپ کی کتاب حیات میں بہتر طریقے سے دیکھے جاسکتے ہیں۔ آپ اخلاقی نبوی

تحا، جس طرح میر نے ”کات اشعراء“ میں اپنے عہد میں پونے تین شاعروں کا وجود تسلیم کیا تھا، میوسیں صدی کے معمولات کے ایک مستند عالم (صدر العلماء) مولانا غلام جیلانی میرٹی رحمۃ اللہ علیہ نے تھیک اسی طرح اپنے عہد میں معمولات کے ڈھانی عالموں کا وجود تسلیم کیا تھا، بقول ان کے معمولات پران کے علاوہ پوری دسترس اگر کسی کو حاصل تھی تو وہ سرکار مجاہد ملت علیہ الرحمہ کی ذات تھی اور ان کے وسط سے ان کے شاگرد مولانا نظام الدین بلیاوی صاحب قبلہ شیخ الحدیث مدرسہ فیض العلوم کونصف رسانی، سرکار محدث اعظم ہند علیہ الرحمۃ والرضوان نے بھی سرکار مجاہد ملت کے تجربی کو اس طرح خراج تھیں پیش فرمایا تھا ”مجاہد ملت شاہ حبیب الرحمن علم کے بادشاہ ہیں۔“ [ذویے صحیب: مجاہد ملت نہر، ص ۲۸۸-۲۸۹]

حضور مجاہد ملت کا عہد علامہ مشائخ کا عہد تھا، بڑی بڑی جامع علوم شخصیات ملک کے مختلف گوشوں میں موجود تھیں، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ کی درس گاہ کی تربیت یافتہ شخصیات کا ایک الگ نوری کارواں تھا، تلمیذ اعلیٰ حضرت حضور صدر الشریعہ کے فیض یافتہ علماء کی جماعت الگ تھی، صدر الشریعہ کے تلامذہ کی فہرست کافی طویل ہے، دوسری درس گاہوں کے سند یافتہ علماء بھی کم نہ تھے، یعنی اہل علم و فن کی جماعت غیر منقسم ہندوستان کے ہر گوئے میں موجود تھی اور سب اپنی جگہ پر مصروف عمل تھے، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ کے تلامذہ کے بعد علماء کی جو جماعت نظر آتی ہے، ان میں حضور مجاہد ملت کی شخصیت مختلف جہات سے ممتاز نظر آتی ہے، اپنے معاصرین میں حضور مجاہد ملت کے امتیازات کی اگر فہرست تیار کی جائے تو خود ایک کتاب تیار ہو جائے، ذیل میں امتیازات کے چند نمایاں پہلو ملاحظہ کریں۔

حضور مجاہد ملت نیس اعظم اریس تھے، یعنی اریس میں آپ سے بڑا کوئی نیس نہ تھا، آپ کی ریاست رہنیہ اسٹیٹ میں مشہور و معروف تھی، آپ کی دولت و ثروت کا اس بات سے اندرازہ لگایا جاسکتا ہے کہ آپ سالانہ ۲۹ مارچ اور ۲۰ نومبر کو نیکس

علیہ وسلم کے دوستوں اور تعلق داروں سے الفت و محبت کی، محبوب خدا کے دشمنوں سے دشمنی بھال رکھی، صحابہ کرام، ازواج مطہرات، اہل بیت آل رسول اور اولیائے کرام کو جان و دل سے محبوب رکھا، کافروں، منافقوں اور تمام بدمند ہبوں سے کلیتی کلیتی نفرت و عداوت تھی، محبوب خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت کا شوق و اشتیاق بکثرت رکھتے تھے، شاہ بعلبا کی یاد اور ذکر پاک سے ہمیشہ رطب اللسان رہتے، سوتے میں یاد تھی، جاتتے میں یاد تھی، چلتے پھرتے میں یاد تھی، ہر حالت میں دل سے، زبان ذکر محبوب سے اپنے کو گرمایا کرتے، ذکر محبوب خدا کی فراوانی کے ساتھ ساتھ تعظیم و توقیر سر کار دو عالم علیہ نبی کی بارگاہ میں ادب و احترام کے لیے آپ کی پوری زندگی وقف تھی، اپنے قول و فعل اور حال سے اس امتحان میں پوری طرح کامیاب تھے، آپ کی چشم ان مبارک محبوب خدا کے حسن و جمال میں مستغرق رہتی، آپ کے کان مبارک محبوب کے ذکر و مدح اور ان کے کلام کے علاوہ ہر کلام سے بہرہ رہتا۔ [نوائے حبیب، مجاہد ملت نمبر، ص ۲۱۲]

”عشق کی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ عاشق معمشوق کی ایک ایک ادا پر جان شمار کرنے کی تڑپ اپنے اندر رکھے اور معمشوق کے تصور سے ہی وصال کی لذتوں میں ڈوب جایا کرے، سرکار مجاہد ملت کے عشق کا یہ عالم تھا کہ اپنی زندگی کے معمولات میں وہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی اداویں کی پیروی کرتے اور نام نامی اسم گرامی محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آتے ہی تصور معمشوق میں ڈوب کر مضطرب ہو جاتے، آنکھیں آنسو بر سانے لگتیں، سرکار آسی رحمت اللہ علیہ نے عشق کی ایک کیفیت یوں پیش کی ہے۔

آج پھولے نہ سائیں گے کفن میں آئی  
بے شب گور بھی اس گل سے ملاقات کی رات  
سرکار مجاہد ملت عشق کی اسی کیفیت میں سرشار تھے، جہاں  
موت بھی اس لیے لندت آگئیں تھیں کہ اس گل سے ملاقات کی سیلیں

پہنچنے کا محسوس پکیک تھے۔ آپ کے عشق رسول علیہ نبی کے حوالے سے شمس العلماء حضرت علامہ مفتی نظام الدین صاحب رحمۃ اللہ علیہ سابق شیخ الحدیث دارالعلوم نخیریہ نظامیہ سہرا ملکتے ہیں: ”عشق حقیقی کے استغراق میں مجاہد ملت ہر آن یہی چاہتے تھے کہ مدینہ منورہ کی سر زمین ہوا اور میں ہوں، بصورت آزادی یا بصورت قید مواقع پر ہر گز کا ہمیں رہتی تھی، کیوں کہ وہ اس کو میدان عشق کا فرض اولین سمجھتے تھے، جب حاضری ہوتی تو باہ کے خس و غاشاک کو بوس دیتے، زمین کے چپ چپ کو چوم لیا کرتے تھے جب دریافت کیا جاتا یا کیا؟ تو فرماتے کہ میرے سر کار کا اس مقام پر کبھی قدم ناز پڑا ہو۔“

[نوائے حبیب، مجاہد ملت نمبر، ص ۱۲۲]

حضور مجاہد ملت کی پتلیوں میں جمال گنبد حضری منقبش تھا، انھیں یا اعزاز کلکھ ریاضت کے بعد ہی ملا تھا، انھیں یہ مقام حاصل تھا کہ ہند میں بیٹھ کر گنبد حضری کی زیارت سے خود کو شاد کام کیا کرتے تھے، ان کا عشق جنوں کی سرحدوں میں داخل ہو چکا تھا، ان کی جلوٹ و خلوٹ میں ہر وقت نعمات رضا کی وحوم رہا کرتی تھی، جب ہند کا یہ عالم ہے تو دیار محبوب میں آپ کی وارثی کا کیا حال رہتا ہو گا، اس کیفیت کی تصویر لفظوں میں اتنا ناہبہت مشکل ہے، شاہدین کا بیان ہے کہ آپ ذرات مدینہ کو اپنی آنکھوں سے بو سے دیتے اور آپ کی زبان پر اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی بریلوی قدس سرہ کے اس طرح اشعار ہوتے۔

اے خار طیبہ دیکھ کہ دامن نہ بھیگ جائے  
یوں دل میں آ کے دیدہ تر کو خبر نہ ہو  
کوچ کوچ میں مہکتی ہے یہاں بوئے قیص  
یوسفیاں ہے ہر اک گوشہ کنعان عرب

کنار خاک مدینہ میں راشیں ملتیں  
دل حزیں تجھے اشک چکیدہ ہونا تھا  
حضرت مولانا عبدالکریم نعیمی لکھتے ہیں:  
”محبت کا تقاضا یہ بھی ہوتا ہے کہ محبوب کے تعلق داروں سے  
بھی محبت کرے، چنانچہ آپ نے سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ

ملت! جو اسوہ صدیقی و فاروقی کا عملی نہود تھے، وہ مجاہد ملت! جو سنت عثمانی کی شان استغنا تھے، وہ مجاہد ملت! جو ضرب یہ الہی کے پرتو تھے، وہ مجاہد ملت! جو سنت عشق بلای کے پیکر تھے، وہ مجاہد ملت! جو آبروئے ملت تھے، وہ مجاہد ملت! جو مذہب وطن کے وفادار تھے، وہ مجاہد ملت! جو قوم و ملت کے قافلہ سالار تھے، وہ مجاہد ملت! جو تصوف کے امام اور صوفیوں کے سردار تھے، وہ مجاہد ملت! جو علم کا پہنچا، تکیہ پڑھے سے باوزڑیا، باوزڑیا میں شب گزاری، پھر تکیہ پڑھے سے باوزڑیا، باوزڑیا میں شب گزاری اور تکیہ پڑھے سے شیب پور شیب پور پتے چلا کہ سرکار تبلیغ پڑھے تشریف لے جا چکے ہیں، جان میں جان آئی، گھر آیا تو پتے چلا کہ سرکار غسل فرمائے ہیں، غسل سے فراغت ہوئی تو مکرین نے قدم یوں کی، سرکار نے پوچھا کہ تلاش میں زحمت تو ہوئی ہوگی، مکرین نے کہا، سرکار ترجمت تو کیا ہوئی، بان جب ایک جگہ سے دوسرا جگہ دوڑ رہا تھا، وہ شکتوں کا یہ شعر زبان پر جاری تھا۔

بے ارزال اس قدر دیدار جاناں ہم نہ مانیں گے  
زیجا کیا سائی ہے خیال اس کا ہے خواب اس کا  
شعر کا سنا تھا کہ چہرہ متغیر ہو گیا، بار بار ”بے ارزال اس قدر دیدار جاناں ہم نہ مانیں گے“ بتے اور آنسوؤں کی جھڑی الگ جاتی، مکرین نے اپنے عشق کی بات کی تھی، سرکار مجاہد ملت اپنے معشوق کے تصور میں ڈوب گئے۔“

[نوائے حبیب، مجاہد ملت نمبر، ص ۴۷، ۴۸]

حضور مجاہد ملت کی پوری زندگی مذہبی درد سے عبارت تھی، بلکہ اگر کوئی مذہبی درد کو جسم دیکھنا چاہے تو حضور مجاہد ملت کو دیکھ سکتا ہے، آپ نے مذہبی قدروں کے فروغ میں جو قریبیاں پیش کی ہیں، اس کے بیان کے لیے لغات میں الفاظ نہیں ملتے، گوہ سے گورنک کا کوئی لحہ آپ کا خدمت دین میتیں سے خالی نہیں ملتا، آپ کی زندگی کی بہرائی سے اتباع شریعت کی خوبیوں پھوٹی ہے۔ آپ کی دینی، ملی اور علمی زندگی کا انتہائی صین نقشہ حضرت علامہ اسلم بستوی رحمۃ اللہ علیہ نے کچھ یوں کھینچا ہے:

”وہ مجاہد ملت! جورات کے زابد اور دن کے مجاہد تھے، وہ مجاہد

شہابت ہو گی، شروع میں شعلہ بار تقریر فرمایا کرتے تھے مگر بعد میں یہ حالت ہو گئی کہ تقریر کریں نہیں پاتے، دوچار جملوں کے بعد سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکر آیا اور قت طاری ہو گئی، آواز زندہ گئی، آنسو جاری ہو گئے۔

اگست ۱۹۸۱ء میں سرکار مجاہد ملت کی تشریف آوری اپنے علاقے میں ہوئی، فقیر کو یہ مسداری سونپی گئی تھی کہ ہوڑہ جا کر سرکار کو واپسے یہاں لاوں، ایک دن پہلے فقیر ہوڑہ پہنچا، تکیہ پڑھے سے باوزڑیا، باوزڑیا میں شب گزاری، پھر تکیہ پڑھے اور تکیہ پڑھے سے شیب پور شیب پور پتے چلا کہ سرکار تبلیغ پڑھے تشریف لے جا چکے ہیں، جان میں جان آئی، گھر آیا تو پتے چلا کہ سرکار غسل فرمائے ہیں، غسل سے فراغت ہوئی تو مکرین نے قدم یوں کی، سرکار نے پوچھا کہ تلاش میں زحمت تو ہوئی ہوگی، مکرین نے کہا، سرکار ترجمت تو کیا ہوئی، بان جب ایک جگہ سے دوسرا جگہ دوڑ رہا تھا، وہ شکتوں کا یہ شعر زبان پر جاری تھا۔

بے ارزال اس قدر دیدار جاناں ہم نہ مانیں گے

زیجا کیا سائی ہے خیال اس کا ہے خواب اس کا  
شعر کا سنا تھا کہ چہرہ متغیر ہو گیا، بار بار ”بے ارزال اس قدر دیدار جاناں ہم نہ مانیں گے“ بتے اور آنسوؤں کی جھڑی الگ جاتی، مکرین نے اپنے عشق کی بات کی تھی، سرکار مجاہد ملت اپنے معشوق کے تصور میں ڈوب گئے۔“

[نوائے حبیب، مجاہد ملت نمبر، ص ۴۷، ۴۸]

حضور مجاہد ملت کی پوری زندگی مذہبی درد سے عبارت تھی، بلکہ اگر کوئی مذہبی درد کو جسم دیکھنا چاہے تو حضور مجاہد ملت کو دیکھ سکتا ہے، آپ نے مذہبی قدروں کے فروغ میں جو قریبیاں پیش کی ہیں، اس کے بیان کے لیے لغات میں الفاظ نہیں ملتے، گوہ سے گورنک کا کوئی لحہ آپ کا خدمت دین میتیں سے خالی نہیں ملتا، آپ کی زندگی کی بہرائی سے اتباع شریعت کی خوبیوں پھوٹی ہے۔ آپ کی دینی، ملی اور علمی زندگی کا انتہائی صین نقشہ حضرت علامہ اسلم بستوی رحمۃ اللہ علیہ نے کچھ یوں کھینچا ہے:

# اپنے درمیان قادیانیوں کو پہچانئے

اس وقت پورا پاکستان قادیانیوں کی فتنہ گری کا شکار ہے، بے گناہ عاشقانِ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر گولیاں برسائی جاری ہیں، امت مصطفیٰ "ناموس رسالت" کی حفاظت کی خاطر سڑکوں پر اپنے شب و روزگار نے پر مجبور ہے، طاقت و حکومت کے نئے میں چور ارباب انتدرا پسے ایمان و اسلام کا سودا کرنے میں لگے ہیں، جس کا فائدہ الٹا کر یہ آستین کے ساتھ حکومت کے اعلیٰ عہدوں تک پہنچ چکے ہیں اور حق پرستوں کے باتوں باطل کے لئے حفاظتی حصار بھیخ رہے ہیں، ایسے پر فتن دو ریس قوم کے لئے ان "گندم نما جو فروشوں" کی صحیح پہچان ضروری ہے، زیر نظر مضمون پاکستان میں قادیانیوں کی آئینی حیثیت واضح کرتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ ان کی مذہبی فریب کاریوں اور مکاریوں کا پردہ بھی چاک گرتا ہے، جس کا مطالعہ قارئین کے لئے یقیناً فائدہ مند ثابت ہوگا اور وہ اپنے معاشرے میں موجود قادیانیوں کو پہچان کر اپنے ایمان و اسلام کی حفاظت کر سکیں گے۔ [فاروقی]

قادیانی یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ ان کو صلیب پر چڑھا دیا گیا لیکن وہ زخی حالت میں فلسطین سے کشیر بھرت کر گئے، وہاں ۲۰۱۲ء کی عمر میں ان کو موت آئی۔

صحیح احادیث میں یہ جو مذکور ہے کہ قیامت سے قبل حضرت عیسیٰ ابن مریم دنیا میں نازل ہوں گے، اس سے مراد یہ ہے کہ اس امت میں سے ہی کسی مشیل عیسیٰ کو پیدا ہو کر مجتہد ابن مریم اور امام مجددی ہونے کا دعویٰ کرنا ہے۔

قرآن میں جہاں حضرت عیسیٰ ابن مریم کے متعلق "توفی"

کا لفظ موجود ہے، اس سے مراد ان کی موت ہے، حالانکہ عربی

جانشے والے یہ بخوبی سمجھتے ہے کہ "توفی" کا مطلب کسی چیز کو پورا پورا قبض کرنا یا پورا پورا لے لینا ہوتا ہے اور چونکہ اللہ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مملل توفی کر لی، یعنی جسم، شعور اور روح سمیت آسمان پر الٹھا لیا اس لئے قرآن میں ان کی "توفی" کا بیان ہے اور احادیث میں ان کے قیامت سے قبل نزول کا بیان اس "توفی" کی تصدیق کرتا ہے۔

(۱) علائے دین سے شدید تنفس کرنے کی کوشش کرتے ہیں، ان کو تمام برائیوں کی جڑ باتتے ہوئے "سلایا مولوی" کے نام سے پکارتے ہیں، فرقہ واریت اور کفر کے فتوؤں پر بات کرنے کے بہانے موضوع کو "جماعت احمدیہ" کی طرف لے جاتے ہیں اور

مرزا غلام احمد قادیانی نے اپنے آقاوں کے اشارے پر دعویٰ نیوت کر کے قوم و ملت میں تفریق و انتشار کی جو بیج بوئی تھی، اس کی آبیاری آج بھی اس کے پیروکار کر رہے ہیں۔

دھیان رہے کہ ۱۹۷۲ء کی پاکستان کی آئینی ترمیم اور بعد ازاں ۱۹۸۳ء کے امتناع قادیانیت قانونی ایکٹ کی شق ۲۹۸ اے، ۲۹۸ ری اور ۲۹۸ ری کے تحت قادیانی نہ صرف کافرین بلکہ دھوکے کر خود کو مسلمان ثابت کرنے کے لیے اگر "شاعت اسلام" کا استعمال کریں گے تو ان کے لئے ۳۳ ریس قید کی سزا بھی پاکستانی قانون میں موجود ہے۔

ذیل میں کچھ ایسی نشانیاں بیان بیان کی جاری ہیں جن کا استعمال کر کے وہ اکثر و بیشتر مسلمانوں کے ایمان کو بر باد کرتے ہیں:

(۱) مسلمانوں سے گپ شپ کرنے کے بہانے قادیانی اپنی شاخت ظاہر کئے بغیر بات کارخ مذہبی امور کی طرف موڑ دیتا ہے اور یہ باور کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق یہ عقائد رکھنا اسلام اور قرآن کے خلاف ہی نہیں کفر بھی ہے کہ:

اللہ رب العزت نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو آسمان پر زندہ الٹھا لیا ہے اور کافران کو صلیب نہیں دے سکے اور وہ قرب قیامت دنیا میں والپس آئیں گے اور دجال کو قتل کریں گے۔

کے حق کوئی قادر یانی اپنے خلیفہ جیسی، اس کے برابر یا اس سے لمبی داری جی والانظر نہیں آئے گا۔

اگر آپ گوگل میں رومن اردو میں "جس سالاں جماعت احمدیہ" لکھ کر سرچ کریں گے تو اس بات کی تصدیق ہو جائے گی۔

(۵) قادر یانی کبھی مسلمانوں کی طرح مخصوص نماز والی گول نوپی نہیں پہنتے، وہ یا تو پیٹھانوں کی مخصوص نوپی پہنے نظر آئیں گے یا پھر سندھی نوپی یا جناح کیپ۔

اس حوالے سے ہم ایک ایسی بات جو کوئی قادر یانی آپ کو نہیں بتائے گا، بتاتے ہیں کہ قادر یانی جماعت میں ان کے مرتبے یا رتبے کے لحاظ سے سڑھا پہنچنے کا رواج ہے، مردوں میں ان کا خلیفہ شملہ والی پگڑی پہنتا ہے اور اس کے علاوہ کسی قادر یانی کو اس کی موجودگی میں پگڑی پہنچنی کی اجازت نہیں ہوتی۔

خلیفہ کے بعد جو اس سے نچلے درجے کے عہدے دار ہیں وہ جناح کیپ کا استعمال کرتے ہیں، پہنچ کوٹ یا شلوار قمیص و شیر و آنی کے ساتھ پھر ان سے نچلے درجے کے عام قادر یانی پیٹھانوں کی مخصوص نوپی پہنچتے ہیں یا پھر سندھی نوپی میں نظر آتے ہیں۔

(۶) قادر یانی عورتوں کو پہچانتا تو اور بھی آسان ہے، یہ بھی اپنے قادر یانی مردوں کی طرح مسلمان عورتوں کی ہدیہ میں ڈھیلے ڈھالے برقع کے بجاے عمومی طور پر نائٹ برقع پہنچتی ہیں، جس کی کم پر اکثر بیلٹ بھی لگی ہوتی ہے تاکہ برقع کی فنگ اچھی آئے، اس کے علاوہ ان کے برقع میں ایک لمبی چاک بھی ہوتی ہے اور ان کے نتاقاب کا طریقہ بھی نرالا ہوتا ہے جس میں نتاقاب ناک کے نیچے رکھا ہوتا ہے، ہوتلوں کے اوپر ڈھالکا ہوا، جس سے سوائے لب و رخسار کے سب نظر آتا ہے جو صاف چھپتے بھی نہیں، سامنے آتے بھی نہیں "کامنٹری پیش کرتا ہے، جسے مسلمان مردوں کو لے جانے کے لئے ایک حر بے کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔

(۷) قادر یانیوں کا ایسی وی چیل ایکٹ اے (مسلم ٹی وی احمدیہ) کے نام سے ۲۲ رگھنے اپنار پر گرام اشر کرتا ہے، جس پر یہ اپنے مذموم کفریہ عقیدے کی حکم کھلا تبلیغ کرتے ہیں اور جبل پر میں تعلیم کو "اسلام احمدیت" یعنی احمدیت ہی اصل اسلام بقیہ ص ۲۹ پر پر

یہ بتانے کی کوشش کرتے ہیں کہ جس طرح مسلمانوں کے تمام قرقے ایک دوسرے کو کافر قرار دیتے ہیں، ویسے ہی انہوں نے " قادر یانیوں " کو بھی اپنے آپس کے اختلاف کے تحت کافر قرار دے دیا ہے، حالانکہ امت مسلمہ کے تمام ممالک بالاجماع ایک دوسرے کو کافر قرار نہیں دیتے اور فقہ کے چاروں ائمہ امام احمد بن عنبیل، امام شافعی، امام مالک اور امام عظیم ابوحنیفہ رضوان اللہ تعالیٰ عنہم میں سے کسی نے دوسرے فقہ کے ماننے والے کو کافر یا اسلام سے خارج قرار نہیں دیا۔

عقیدہ حتم نبوت کے معاملے میں تمام امت مسلمہ کا اجماع ہے کہ حضور ﷺ کے بعد پیدا ہونے والا ہر مدعا نبوت اور اس کے پیروکار کافر اور اسلام سے خارج ہیں حتیٰ کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا فتویٰ ہے کہ جس کسی نے حضور ﷺ کے بعد کسی مدعا نبوت سے اس کی صداقت کا شہوت طلب کیا کسی تردید کے ساتھ تتوہ خود بھی اسلام سے خارج ہو جائے گا۔

(۸) قادر یانی چاندی کی خاص قسم کی انگوٹھی پہنچتے ہیں، اکثر اعلم مسلمانوں کے سامنے یا وباں جہاں ان کو اس بات کا لقین ہو کر کوئی ان کو پہچان نہیں پائے گا، وہ انگوٹھی جس پر قرآن کی یہ آیت "اللَّٰهُمَّ إِنَّمَا يَنْهَا الْكَفَّارُ عَنْهَا لَا يُعْنِي كِبَارُ الْمُنَافِقُونَ" کیا اللہ اپنے بندے کے لئے کافی نہیں؟، "اللَّهُمَّ ہو تی ہے، مزرا قادر یانی کی سنت کے طور پر پہنچتے ہیں کیوں کہ مزرا قادر یانی بھی اسی انگوٹھی پہنچنا کرتا تھا۔

(۹) قادر یانیوں میں ان کے خلیفہ کی مکمل داری جی ہوتی ہے، وہ شعائر اسلام کی مکمل پابندی کرتا ہے تاکہ عام مسلمانوں کو دھوکہ دے سکے ورنہ مسلمانوں سے نفرت کے سبب قادر یانیوں کی تو کوشش یہ ہوتی ہے کہ ہر اس ظاہری وضع قطع اور شعار و قتل سے بچیں جسے ہمارے علمائے کرام یا ایک نیک مسلمان اپناتا ہے، ویسے تو قادر یانی آپ کو ۹۹ مرفیصہ فرقہ کٹ داری میں ملے گایا پھر کلین شیو۔

ان کے یہاں غیر اعلانیہ حکم کے طور پر کوئی جماعت احمدیہ کا عہدے دار موجودہ خلیفے سے لمبی اور گھنی داری نہیں رکھ سکتا، اس لئے کبھی سالاں قادر یانی جلے کے موقع پر بھی ہزاروں قادر یانیوں

جماعت رضاۓ مصطفیٰ کی صد سال تاریخ اور اس کے نزدیں کافی میں کی ایک ختنہ رواہ

# جماعت رضاۓ مصطفیٰ! کل اور آج



شہزادہ حضور تاج الشریعہ حضرت علامہ مولانا محمد عبید رضا خان قادری دام ظلہ العالیٰ میں۔

## اغراض و مقاصد

(۱) اسلامی تعلیمات کو عام کرنا، قرآن و سنت پر مشتمل دعویٰ اور تبلیغ مواد قوم تک پہنچانا۔

(۲) اعدادے دین و معاندیں اہل سنت کی تحریر و تقریر اور ہر ممکن ذرائع سے سرکوبی کرنا۔

(۳) گمراہ فرقوں اور نام نہاد خود ساختہ سنیوں کی تحریب کاریوں اور فریب کاریوں کا پر وہ چاک کرنا۔

(۴) علماء اہل سنت بالخصوص امام احمد رضا خان قادری محدث بریلوی قدس سرہ کی تصنیفات عصری پیرا یا میں شائع کرنا۔

(۵) امت مسلمہ کی مذہبی، سماجی، معاشری و اخلاقی کی پسندیدگی کو دور کرنے کے مصبوط لائحہ عمل تیار کرنا۔

(۶) اہل اسلام بالخصوص وابستگان سلسلہ عالیہ قادری رضویہ میں باہم اتفاق و اتحاد اور محبت و وداد کی فضائیم کرنا۔

جماعت رضاۓ مصطفیٰ کی ہمایاں خدمات

جماعت رضاۓ مصطفیٰ کی خدمات جلیلی کی طویل فہرست ہے، جماعت کے پلیٹ فارم سے وہ عظیم کارناٹے انجام دیتے گئے جن کی بروقت اہل سنت کو ضرورت تھی، جب شعائر اسلام پر پابندی کی کوشش کی گئی تو جماعت کے ذمہ داران حضرات نے قوم کی آواز پر لبیک کہتے ہوئے میدان میں قدم رکھا، آزادی ہند کے موقع پر رام راج کے قیام نعرہ لکاتا جماعت نے آگے بڑھ کر اسلامیان ہند کے ایمان کی حفاظت کی "شہی تحریک" کے نتیجے میں ایمان کی کھوچکلے گوں کو دوبارہ مسلمان کیا، جماعت کی اشاعتی خدمات بھی قابل قدر ہیں، سیکڑوں کی تعداد میں بقیہ ص ۵۸ پر

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان قادری محدث بریلوی رضا اللہ عنہ نے ۱۳۳۷ھ مطابق ۱۹۲۰ء کو مصطفیٰ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے انتقلابی مشن کی ترویج و اشاعت، مسلمانوں کے ایمان و عقیدے کے تحفظ اور سماجی، اقتصادی و اخلاقی زیبوں حالی سے دوچار امت مسلمہ کی نصرت و جمایت کے لئے "جماعت رضاۓ مصطفیٰ" کا قیام فرمایا، یہ جماعت ایک عالمی تحریک ہے جو شریعت اسلامیہ کی پاسداری و پاسانی کی حامی و ناصر ہے، کہ ارض پر آباد اہل سنت و جماعت کی مبلغ و تربیت ہے، جن کی موجودہ پہچان بر صفیر ہندو پاک میں ملک اعلیٰ حضرت ہے۔

## جماعت رضاۓ مصطفیٰ کی سرکردہ شخصیات

حضرت علامہ شاہ سید اسماعیل حسن میاں قادری برکاتی مارہرہ مطہرہ، تاج العلماء علامہ سید محمد میاں قادری مارہرہ مطہرہ، چچی الاسلام علامہ حامد رضا خان قادری بریلوی، مفتی اعظم ہند علامہ شاہ مصطفیٰ رضا خان قادری بریلوی، صدر الافق افضل علامہ سید علیم الدین قادری مراد آبادی، صدر اشریعہ علامہ امجد علی رضوی عظیم، شیر بیشہ اہل سنت علامہ حشمت علی خان قادری لکھنؤی، عید الاسلام علامہ مفتی شاہ محمد عبد السلام رضوی جبل پوری، ملک العلماء علامہ محمد ظفر الدین رضوی بہاری، صدر العلماء علامہ رحم الہی منگوری، علامہ محمود جان رضوی جام جواد پوری، استاذ العلماء علامہ سعیدین رضا خان قادری بریلوی، برہان ملت علامہ مفتی برہان الحق رضوی جبل پوری وغیرہم رضوان اللہ علیہم جمعین۔

جماعت کے موجودہ سرپرست قاضی القضاۃ فی الہند، تاج اشریعہ، حضرت علامہ الحاج الشاہ مفتی محمد اختر رضا خان قادری ازہری آدم اللہ فیوضہ علیہما وعلیٰ اسلمین، جبکہ اس کے قوی صدر

## حافظ محمد باشمش قادری کوشاں اسلام ایوارڈ

روحانی مرکز جمیشید پور کی کمیٹی نے شہر کے مشہور، ڈاکٹر، انجینئر، پروفیسر اور علمائے کرام کی موجودگی میں جناب حافظ محمد باشمش قادری صدیقی مصباحی کو ان کی دینی و سماجی، علمی اور اصلاحی خدمات کو سراہتے ہوئے "شان اسلام ایوارڈ" سے نواز، پروگرام میں جناب ڈاکٹر الحاج نورالزماں صاحب، قاسم پرویز، شہداء کر بلا کمیٹی کے صدر عباس انصاری، افون علی، حاجی محمد قاسم صدیقی اور شہر کے دیگر اہم ذمہ دار لوگ موجود تھے۔

واضح رہے کہ حافظ محمد باشمش صدیقی صاحب جمیشید پور کے ایک متحرک و فعال سماجی خدمت گار، مخلص، سنتیہ طبیعت داعی و مبلغ، زود نویں قلم کار کے طور پر پیچھے جاتے ہیں، انہوں نے شہر جمیشید پور میں اپنی والدہ محترمہ کے نام "مسجد باجرہ رضوی" کی تعمیر بھی کرانی ہے اور بہت سے اداروں میں ذمہ دار عہدوں پر بھی فائز ہیں۔

ملک و بیرون ملک کے رسائل و جرائد میں ان کے مظاہر مسلسل شائع ہوتے رہتے ہیں، ماہ نامہ اشرفیہ مبارک پور، ماہ نامہ کنز الایمان دہلی، ماہ نامہ اعلیٰ حضرت بریلی شریف، ماہ نامہ سنی دینا بریلی، شریف، حج میگزین ممیتی، سدرہ چنی، نور الحبیب پاکستان وغیرہ اور شہر جمیشید پور کی بہت سی مساجد و میں جمع کی خطابت کرتا، تماز پڑھاتا ہے و بیرون ہند کے اخبارات اور دنیا بھر کی ۲۳ رہبری ویب سائٹس جیسے جہان اردو، بصیرت آن لائن، اردو اسٹار نیوز، مظاہر ڈائیک کوم، سیدھی بات وغیرہ میں دینی، سماجی اور اصلاحی مظاہر شائع ہوتے رہتے ہیں۔

عن قریب ہی بصیرت رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر حافظ صاحب کی کتاب "اسوہ رسول اچراغ راہ" بھی شائع ہونے والی ہے، ملت کے اس عظیم اشان رہبر کو "شان اسلام ایوارڈ" دے کر روحانی مرکز کی مجلس متضمر نے اپنی شان بڑھانی ہے۔

**دپورڈ:** حسن رضوی، سابق ایم ایل اے  
بانی: روحانی مرکز ساکپی جمیشید پور، جھارکھنڈ

## جشن صد سالہ عرس رضوی کی تیاری

جشن صد سال کے اہتمام کی طرف عملی پیش قدی ۱۴۲۳ھ کو امام اہل سنت کے حوالے سے یادگار صدی بنا نے کے لئے ۱۸ اگرہ دسمبر ۱۴۲۰ھ کو صبح ۱۰ ارتا اربعین شہر گیا بہار میں "البرکات مقاومتیش" گیا اور دو ماہی رضاۓ مدینہ جمیشید پور کی مشترکہ کوششوں سے خطیب اہل سنت حضرت علامہ مولانا یہ محدث اقبال حنفی راقم الحروف عبد الملک مصباحی ڈاکٹر رضاۓ مقاومتیش و خطیب مدینہ مسجد آزادگر جمیشید پور جھارکھنڈ نیز ملکرملت حضرت علامہ مولانا مفتی مظفر حسین رضوی متمم دارالعلوم غریب نواز روپن فتح پور گیا بہار کی پر خلوص و عوت پر ملک کے مایا ناز اور شہر آفاق قلم کاروں، اوپیوں، شاعروں، دانشوروں، ملکرموں اور جاں سزوں کی ایک گرال قدر اور معنی خیز نشست منعقد ہوئی جس میں امام اہل سنت صدی نمبر کی تیاری اور اشاعت کے مختلف پہلووں پر غور کیا گیا شرکاء کے اتفاق رائے سے یہ بات طے پائی کہ یہ نمبر پانچ اہم آبواب کا احاطہ کرتے ہوئے پانچ سیریز میں شائع کیا جائے، اس گرال بہار کام میں معاون کے لئے ملک و بیرون ملک کی نامور شخصیات، قلم کاروں اور اوپیوں کی ایک ناکمل فہرست تیار کی گئی ہے مزید محققین اہل قلم کی جستجو جاری ہے، نمبر کے آبواب کی ذیلی آبواب و عنوانات سازی کی ذمہ داری ڈاکٹر احمد رضا مصطفیٰ پٹنہ کو سونپی گئی ہے جبکہ بقیہ دیگر ذمہ داریاں داعی حضرات تھائیں گے، نشست کے اہم شرکاء میں چند نام یہ ہیں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ محمد القادری صاحب پٹنہ، علامہ ملک الظفر صاحب سہراں، ڈاکٹر عبید الرحمن شریعتی، علامہ مصباحی پٹنہ، مولانا تبارک حسین صاحب گیا، خوشنور سہراںی صاحب، پکھہ اور بھی خلائق علمائے کرام موجود تھے، تمام شرکاء کی زبان پر بیہی رہا کہ صوری و معنوی ہر دو اعتبارے نشست بہت کام یاب رہی، سید صاحب کی مہمان توازی ان کی شخصیت اور خاندانی وجاہت کی منہ بولتی تصویر رہی۔

**دپورڈ:** عبد الملک مصباحی چیف ایڈیٹر دو ماہی رضاۓ مدینہ، جمیشید پور

## Sahil Group of Hotels

حضرت یا میں ماربہ شیخ قطبی عوستہ دہانتے ہی کرنی کر سچی طبیعتی سلسلہ ارشاد فہریدا جاہے  
و مسلم آجیں میں بنے ہیں ہر صفا کرتے ہیں تو اللہ ان کے پھر اپنے سے پہلے اسیں پٹھ جائے ہے۔

SINCE 1991



### Address

Vanjarpatti Naka, Bhiwandi  
Distt. Thane - 421 302, Maharashtra

Ph.: 02522-221022, Mob.: 9763701022, 8888614400

من کان بارا بوالدیہ  
فلی حافظ علی ذلک

## برائے ایصال ثواب

مرحوم عبد الغفار دین محمد انصاری

منجانب

صاحبزادگان عبد الغفار دین محمد انصاری

مرحوم

..... ۵۲/ا کا باقیہ میں  
کتب و رسائل بالخصوص کتب امام اہل سنت کی اشاعت کی،  
ویسے تو جماعت کی رزیں خدمات میں صرف "شہی تحریک" کا  
کارنامہ ہی اس کے بقاء دوام کے لئے کافی تھا۔

جماعت رضائے مصطفیٰ کے شعبہ جات

- (۱) شعبہ دعوت و تبلیغ
- (۲) شعبہ نشر و اشاعت
- (۳) شعبہ تایف، ترجمہ و تحقیق
- (۴) شعبہ سیاسی و قانونی امور
- (۵) شعبہ صحفت
- (۶) شعبہ اففارمیشن ٹیکنالوژی
- (۷) شعبہ سماجی خدمات
- (۸) شعبہ تعلیم
- (۹) شعبہ قضاء و افتاء
- (۱۰) شعبہ امور اوقات و آثار قدیمہ
- (۱۱) شعبہ مالیات۔

جماعت رضائے مصطفیٰ کی شاخصیں

ہندو ہر وون ہند میں جماعت رضائے مصطفیٰ کی ۱۰۰ سے زائد دشائیں ہیں جن کی عکافی ہیڈ آفس بُرلی شریف سے ہوتی ہے، کام کے لئے روڈ میپ تیار کرنا ہو یا سرگرمیوں کا تعین سب مسلک اعلیٰ حضرت کی روشنی میں انجام پاتے ہیں، اس لئے کم مطلع نظر اللہ عزوجل اور اس کے مصطفیٰ کریم ﷺ کی رضاۓ۔

جماعت رضائے مصطفیٰ کے سوال

جماعت رضائے مصطفیٰ نے اپنے گزشتہ سوالوں میں ملی، سماجی و مذہبی جو جلیل القدر خدمات انجام دی ہیں وہ اہل علم و ارشاد پر محظی نہیں ہیں، ماضی میں جماعت کی عظیم القدر خدمات کے تناظر میں فی الوقت عوام و خواص اہلسنت کا اس سے منسلک ہونا اور جماعت کی توسیع اور اس کا مستحکم ہونا کتنا اہم تقاضا ہے یہ بھی اصحاب فکر و رائے پر پوشیدہ نہیں ہونا چاہئے۔

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خاں قادری کی تعلیمات پر مشتمل یہ

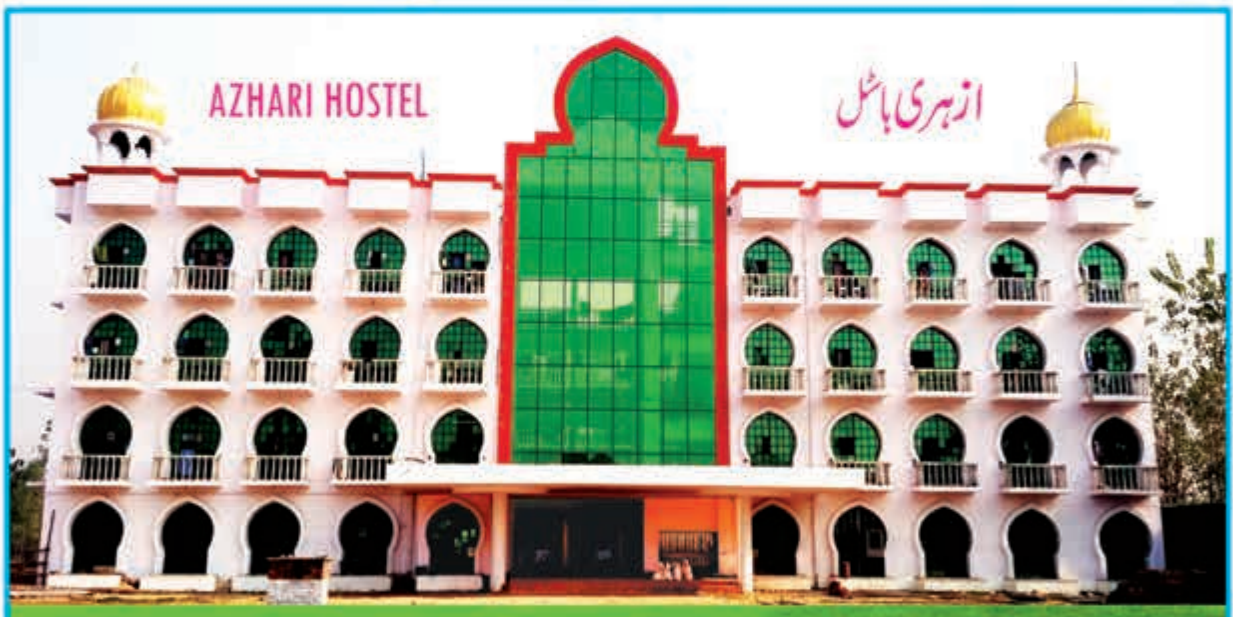
جماعت رضائے مصطفیٰ بر فر و مسلم کی اشد ضرورت ہے لہذا تمام امت مسلمہ کو رے ربیع الثانی ۱۴۲۹ھ کو جماعت کے سوال مکمل ہونے پر مبارکباد پیش کی جاتی ہے اور گزارش کی جاتی ہے کہ دین و مسلک کی ترویج و اشاعت کے لئے جماعت کی مہربش حاصل کریں اور اپنے علاقوں میں اس کی شاخصیں قائم کریں۔

رالٹے کے اور نمبر: 91-7055078618, 7055078619  
7055078621, E-MAIL: jrmHeadoffice@gmail.com



الإِسْلَامِيَّةِ مَحْكَمَةُ حَنَفَى  
بَرِيلِي شَرِيفٍ، هَنْدُو

**CENTER OF ISLAMIC STUDIES JAMIATUR RAZA**  
MARKAZ NAGAR MATHURAPUR, C.B.GANJ, BAREILLY SHARIF (U.P.)



**Imam Ahmad Raza Trust**

82-Saudagram, Raza Nagar, Bareilly U.P.-243003 (India)



**امام احمد رضا حنفی اسٹریٹ**

سُوڈاگر ان اقصانگ بَرِيلِي شَرِيفٍ هَنْدُو (الهند)

E-mail: [imamahmadrazatrust@aalaaahazrat.com](mailto:imamahmadrazatrust@aalaaahazrat.com)  
[imamahmadrazatrust@yahoo.co.in](mailto:imamahmadrazatrust@yahoo.co.in)

Website: [www.aalaaahazrat.com](http://www.aalaaahazrat.com), [jamiaturraza.com](http://jamiaturraza.com), [hazrat.org](http://hazrat.org)

Contact No. +91 0581 3291453

+91 9897007120

+91 9897267869

State Bank of India, Bareilly | HDFC Bank, Bareilly

A/C No. 030078123009 | A/c No. 50200004721350

IFSC Code : SBIN0000597 | IFSC Code : HDFC0000304

# MAHNAMA SUNNI DUNIYA

Printer, Publisher & Owner Asjad Raza Khan, Printed at Faiza Printers, Bara Bazar, Bareilly  
Published at 82, Saudagran, Dargah Aala Hazrat, Bareilly Sharif (U.P.) PIN : 243003, Editor Asjad Raza Khan

## HADEETH SHAREEF

Hazrat Abdullah Ibn Amr (Radiyallahu Anhu) said: I was told that Allah's Messenger (Sallallahu Alaihi Wa Sallam) had said, "Prayer" engaged in by a man while sitting counts as half the prayer, so I went to him sitting counts as half the prayer, so I went to him and I found him praying while sitting, and I put my hand on his head. He said, "What is the matter with you, Abdullah Ibn Amr?" I replied: "I have been told, Messenger, of Allah (Sallallahu Alaihi Wa Sallam), that you said that prayer engaged in by a man while sitting counts as half the prayer, Yet you yourself are praying while sitting. "He said, "He said, "Yes, but I am not like one of you."

(Muslim Sharif)

With Best Compliment From

**FAROUK SODAGAR DARVESH GROUP OF CONCERNS**

CORPORATE HEAD QUARTERS

Associate House, 85-a, Victoria Road, Mustafa Bazar,  
Mumbai-400010 Tel : 23717777 - Fax : 23738787